
AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume X No.2 

Agustus - Desember 2026: 149 - 157 

 

 

DILEMA BANK SYARIAH: ANTARA TARGET  DAN IDEALISME 

 

Mawaddah Irham 

e-mail: mawaddahirham@uinsu.ac.id 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 
 

Abstract 

The Islamic financial system prioritizes the principles of justice and partnership through 

the implementation of profit-sharing contracts, such as mudharabah and musyarakah. 

However, in Islamic banking practices in Indonesia, the use of these two contracts is 

very minimal and continues to decline. Islamic financial institutions often face a dilemma 

between maintaining sharia ideals and meeting business targets such as profitability, 

efficiency, and portfolio growth. This tension has led to the dominant use of non-

partnership contracts such as murabahah, which are safer in terms of risk but less 

reflective of the spirit of sharia. This article aims to examine the roots of this dilemma 

using a qualitative-descriptive approach through a literature review and a case study of 

Islamic banking practices at Bank Sumut Syariah. The results of the study indicate that 

this dilemma is triggered by internal factors such as high profit-sharing contract risks, 

the risk between projections and realization, and harsh collectibility, as well as external 

factors such as regulations, customer literacy, and market pressures. 

Keywords: profit sharing agreement, mudharabah, musyarakah, Islamic bank, risk, 

financing 

 

 
Abstrak 

Sistem keuangan syariah mengedepankan prinsip keadilan dan kemitraan melalui 

penerapan akad berbasis bagi hasil, seperti mudharabah dan musyarakah. Namun, dalam 

praktik perbankan syariah di Indonesia, penggunaan kedua akad ini sangat minim dan 

terus mengalami penurunan. lembaga keuangan syariah kerap dihadapkan pada dilema 

antara menjaga idealisme syariah dan memenuhi target-target bisnis seperti 

profitabilitas, efisiensi, dan pertumbuhan portofolio. Ketegangan ini menyebabkan 

dominasi penggunaan akad-akad non-kemitraan seperti murabahah, yang lebih aman 

secara risiko namun kurang mencerminkan semangat syariah. Artikel ini bertujuan untuk 

mengkaji akar dilema tersebut dengan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui studi 

pustaka dan telaah praktik perbankan syariah studi kasus pada Bank Sumut Syariah. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa dilema ini dipicu oleh faktor internal seperti risiko 

akad bagi hasil yang tinggi, resiko antara poyeksi dan realisasi, dan kolektabilitas yang 

kejam, serta faktor eksternal seperti regulasi, literasi nasabah, dan tekanan pasar. 

Diperlukan inovasi model bisnis, penguatan regulasi, serta revitalisasi peran pengawasan 

syariah untuk menjembatani jurang antara idealisme dan kenyataan operasional bank 

syariah. 

Kata Kunci: akad bagi hasil, mudharabah, musyarakah, bank syariah, risiko, 

pembiayaan 

 

149 

mailto:mawaddahirham@uinsu.ac.id


Mawaddah Irham : Dilema Bank Syariah…….. 
 

Pendahuluan 

Bank syariah hadir sebagai alternatif sistem keuangan yang berlandaskan prinsip 

keadilan, transparansi, dan keberkahan melalui pelarangan riba serta penerapan akad-

akad yang sesuai dengan syariat Islam. Salah satu konsep ideal yang ditawarkan dalam 

sistem keuangan syariah adalah akad bagi hasil, khususnya melalui skema mudharabah 

dan musyarakah. Dalam teori, kedua akad ini menjadi representasi nyata dari semangat 

kerja sama, pembagian risiko secara proporsional, dan keadilan antara pemilik modal 

dan pengelola usaha. 

Namun, realitas praktik di lapangan menunjukkan fakta yang cukup kontras. 

Alih-alih menjadi primadona, akad bagi hasil justru semakin jarang digunakan dalam 

produk pembiayaan bank syariah. Sebaliknya, akad murabahah (jual beli dengan margin) 

justru mendominasi portofolio pembiayaan. Fenomena ini menimbulkan pertanyaan 

besar: mengapa akad yang secara normatif dianggap paling sesuai dengan prinsip syariah 

justru terpinggirkan? 

Dalam hal ini bank syariah berada dalam tekanan dualitas: di satu sisi mereka 

diharapkan untuk menjunjung tinggi idealisme syariah, namun di sisi lain mereka harus 

menghadapi realitas pasar yang menuntut pencapaian target-target finansial, efisiensi 

operasional, dan pertumbuhan laba secara berkelanjutan. Tekanan ini tidak jarang 

memaksa bank syariah untuk lebih memilih akad-akad yang cenderung minim risiko dan 

mudah diukur seperti murabahah dibandingkan akad-akad yang mencerminkan 

semangat kemitraan dan keadilan, namun lebih sulit dalam implementasinya. 

Kondisi inilah yang melahirkan dilema strategis yang tidak sederhana. Di satu 

sisi, mempertahankan prinsip syariah secara substansial dapat menimbulkan risiko bisnis 

dan beban operasional yang tinggi. Di sisi lain, mengedepankan efisiensi dan kepastian 

margin dengan mengadopsi praktik-praktik perbankan konvensional dapat mengaburkan 

identitas dan keunikan bank syariah itu sendiri. Pertanyaan kritis pun muncul: apakah 

bank syariah hari ini benar-benar menjalankan prinsip syariah, ataukah hanya menjadi 

duplikasi lembaga konvensional dengan kosmetika Islam? 

Permasalahan ini menjadi penting untuk dikaji secara mendalam agar ketegangan 

antara idealisme syariah dan pencapaian target keuangan dalam praktik perbankan 

syariah dapat terjawab sehingga perbankan syariah ke depan tidak kehilangan jati 

dirinya, namun tetap mampu bertahan dalam sistem keuangan modern yang dinamis 

150 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume X No.2 

Agustus - Desember 2026: 149 - 157 

 

Kajian Teori 

Teori Institusional: Lembaga keuangan, termasuk bank syariah, terdorong untuk meniru 

praktik dominan dalam industri demi memperoleh legitimasi. Proses ini dikenal sebagai 

isomorphism, di mana tekanan normatif, koersif, dan mimetik menyebabkan organisasi 

menyesuaikan struktur dan praktik mereka untuk dianggap sah oleh lingkungan 

eksternal. 

Menurut DiMaggio dan Powell (1983), isomorphism merupakan mekanisme utama yang 

menjelaskan homogenisasi dalam struktur dan praktik organisasi sebagai upaya untuk 

memperoleh legitimasi di mata lingkungan eksternal. Isomorphism memiliki tiga bentuk 

utama: (1) Isomorphism koersif, yang berasal dari tekanan eksternal seperti peraturan 

pemerintah atau regulasi industri; (2) Isomorphism mimetik, yang muncul ketika 

organisasi meniru praktik institusi lain yang dianggap lebih sukses dalam menghadapi 

ketidakpastian; dan (3) Isomorphism normatif, yang timbul dari profesionalisasi dan 

norma-norma yang dibawa oleh pelaku internal, seperti manajer atau auditor yang 

membawa nilai dan praktik dari lembaga sebelumnya. Dalam konteks bank syariah, 

tekanan untuk memenuhi standar perbankan modern dan ekspektasi pasar mendorong 

mereka untuk mengadopsi strategi yang serupa dengan bank konvensional, meskipun hal 

tersebut berpotensi menjauhkan mereka dari prinsip-prinsip syariah yang ideal. 

Selain itu, dalam menjalankan operasional bank syariah harus memperhatikan nilai-nilai 

etika bisnis islam dan prinsip-prinsip syariah, seperti keadilan, transparansi, kejujuran, 

dan tanggung jawab sosial. Keuntungan bukanlah satu-satunya tujuan, melainkan bagian 

dari upaya mencapai kemaslahatan umat. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Beekun dan Badawi (2005), etika bisnis Islam 

mencerminkan integrasi antara nilai-nilai moral, keimanan, dan praktik bisnis, yang 

bertujuan menciptakan keadilan dan kesejahteraan bagi semua pihak.Dalam konteks 

bank syariah, etika bisnis Islam menjadi fondasi utama dalam merumuskan produk, 

layanan, dan kebijakan operasional. Etika ini bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis, serta 

dikembangkan melalui ijtihad para ulama dalam bentuk fatwa dan pedoman syariah. 

Prinsip-prinsip seperti keadilan (al-adl), kejujuran (sidq), amanah (trustworthiness), dan 

larangan terhadap eksploitasi ekonomi merupakan pilar utama. 

151 



Mawaddah Irham : Dilema Bank Syariah…….. 
 

 

1. Prinsip Dasar Perbankan Syariah 

Perbankan syariah dibangun di atas prinsip keadilan, kemitraan, dan tolong-menolong, 

yang diimplementasikan melalui larangan riba, gharar, dan maisir, serta penerapan akad-

akad yang adil seperti mudharabah dan musyarakah (Antonio, 2001). Dalam konsep 

ideal, bank syariah bukan hanya lembaga intermediasi keuangan, tetapi juga instrumen 

transformasi sosial yang memihak pada keadilan distributif, tidak hanya mencari 

keuntungan, tetapi juga menjalankan peran sosial ekonomi islam. 

2. Idealisme Bank Syariah  

Idealisme bank syariah tercermin dari penerapan akad-akad berbasis kemitraan seperti 

mudharabah dan musyarakah, serta komitmen terhadap prinsip keadilan dan inklusi 

sosial. Bank syariah idealnya mendorong pembiayaan sektor riil yang produktif, 

memperhatikan nilai-nilai syariah, dan menghindari aktivitas spekulatif. Chapra (2000) 

menegaskan bahwa sistem perbankan syariah dimaksudkan sebagai alternatif atas sistem 

kapitalistik dengan orientasi nilai-nilai Islam. 

3. Tekanan Bisnis dan Target Operasional 

Dalam industri keuangan modern, bank syariah dituntut untuk mencapai kinerja 

keuangan yang setara dengan bank konvensional. Oleh karena itu, manajemen risiko, 

efisiensi operasional, dan margin keuntungan menjadi pertimbangan utama dalam 

pemilihan produk pembiayaan (Wibowo & Ahmad, 2013). Tekanan ini memunculkan 

dilema antara mempertahankan komitmen normatif syariah dan kebutuhan pragmatis 

untuk bertahan secara bisnis. 

4. Legitimasi dan Kepercayaan Publik 

Ketika bank syariah terlalu fokus pada kepatuhan hukum formal (legal-formal 

compliance) tanpa memperhatikan kesesuaian substansial dengan nilai syariah 

(substantive compliance), maka akan terjadi penurunan legitimasi moral di mata publik 

muslim. Hal ini mengancam kepercayaan terhadap sistem perbankan syariah dan dapat 

menurunkan partisipasi masyarakat dalam jangka panjang (Chapra, 2001). 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan analisis deskriptif. 

Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menggali secara mendalam dinamika dan 

152

50 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume X No.2 

Agustus - Desember 2026: 149 - 157 

 

kompleksitas dilema yang dihadapi oleh bank syariah dalam menyeimbangkan antara 

prinsip syariah dan tuntutan pencapaian target bisnis. Data yang digunakan dalam kajian 

ini adalah data primer dan skunder yakni dengan melakukan wawancara terhadap praktisi 

perbankan dan studi literatur 

Hasil dan Pembahasan 

A. Dominasi Akad Non-Bagi Hasil dalam Praktik Perbankan Syariah 

Meskipun akad bagi hasil seperti mudharabah dan musyarakah merupakan 

konsep unggulan dalam ekonomi Islam, praktik pembiayaan bank syariah justru 

didominasi oleh akad murabahah, ijarah, dan bentuk debt-based financing lainnya. Data 

OJK (2023) menunjukkan bahwa lebih dari 70% porsi pembiayaan perbankan syariah di 

Indonesia masih bergantung pada akad jual beli. Ini mencerminkan adanya kesenjangan 

antara nilai ideal syariah dengan kebutuhan operasional dan preferensi pasar. 

Beberapa alasan dominasi ini antara lain: 

• Akad murabahah lebih memberikan kepastian keuntungan kepada bank karena 

margin ditentukan di awal. 

• Proses administrasi dan pengawasan murabahah lebih sederhana dibandingkan 

akad musyarakah atau mudharabah. 

• Produk murabahah lebih familiar bagi nasabah, baik secara konsep maupun 

implementasi. 

B. Tantangan Implementasi Akad Bagi Hasil 

Beberapa tantangan besar yang menghambat implementasi akad bagi hasil 

dalam bank syariah antara lain: 

• Risiko pendapatan yang tidak fix. Pada umumnya pelaku usaha memperoleh 

pendapatan tidaklah tetap besarannya setiap bulannya seperti ASN yang 

memperoleh pendapatan tetap setiap bulan. Sehingga risiko yang dihadapi cukup 

besar karena pendapatan yang naik turun. 

• Risiko antara proyeksi dan relaisasi. Dalam akad bagi hasil besarnya proyeksi 

pendapatan harus sesuai dengan realisasi pendapatan setiap bulannya. Jika 

pendapatan lebih rendah dari proyeksi maka dapat mengakibatkan kolektibilatas 

153 



Mawaddah Irham : Dilema Bank Syariah…….. 
 

yang tinggi. Untuk menghindari kolektibilatas tersebut, pendapatan realisasi 

harus memenuhi minimal 80 % dari pendapatan proyeksi  

• Biaya Monitoring Tinggi 

Untuk mengurangi risiko, bank harus melakukan pemantauan berkala terhadap 

usaha nasabah. Ini membutuhkan biaya, waktu, dan sumber daya manusia yang 

tidak sedikit (Ascarya & Yumanita, 2007). 

• Risiko Moral Hazard dan Asimetri Informasi 

Dalam akad mudharabah, bank sebagai pemilik dana harus percaya sepenuhnya 

pada kemampuan dan integritas nasabah dalam menjalankan usaha. Sayangnya, 

dalam praktik di lapangan sering kali terjadi kesulitan dalam memverifikasi 

kejujuran pelaporan keuntungan oleh nasabah, sehingga berisiko menimbulkan 

kerugian di pihak bank (Khan, 1986). 

• Keterbatasan Kemampuan Pelaporan Keuangan oleh Nasabah 

Banyak pelaku UMKM yang menjadi target pembiayaan syariah belum memiliki 

sistem pembukuan atau pencatatan keuangan yang rapi, sehingga menyulitkan 

penghitungan laba bersih secara adil dan transparan. 

C. Preferensi Bank dan Nasabah terhadap Akad yang Lebih Pasti 

Bank syariah sebagai lembaga intermediari keuangan tetap dituntut untuk 

menjaga stabilitas keuangan, kepastian arus kas, dan pengendalian risiko kredit. Oleh 

karena itu, mereka cenderung memilih akad yang memberikan kepastian pembayaran, 

seperti murabahah. Dari sisi nasabah, akad bagi hasil sering dianggap tidak praktis, 

karena mereka harus menyerahkan laporan keuangan, membuka akses audit, dan 

menunggu hasil bagi keuntungan secara berkala. 

D. Implikasi terhadap Nilai-Nilai Syariah 

Minimnya implementasi akad bagi hasil membuat perbankan syariah tampak 

"kurang syariah" secara substansial. Secara teoritis, akad bagi hasil adalah 

representasi nilai-nilai keadilan, kemitraan, dan tanggung jawab sosial. Ketika akad 

ini ditinggalkan, maka bank syariah berisiko menjadi lembaga keuangan yang hanya 

berbeda nama dari bank konvensional, namun tidak mencerminkan nilai dan tujuan 

syariah secara utuh (Chapra, 2000). 

154 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume X No.2 

Agustus - Desember 2026: 149 - 157 

 

E. Upaya dan Strategi Solutif 

Agar akad bagi hasil dapat lebih dioptimalkan dalam pembiayaan bank 

syariah, beberapa strategi yang dapat dipertimbangkan antara lain: 

• Penguatan sistem informasi dan pelaporan keuangan berbasis digital untuk 

UMKM, agar bank dapat memantau usaha nasabah secara efisien. 

• Pelatihan dan literasi bagi nasabah terkait pentingnya keterbukaan dan pencatatan 

keuangan. 

• Regulasi yang mendukung mitigasi risiko akad bagi hasil, seperti pemberian 

insentif pajak atau pengurangan beban modal untuk akad musyarakah dan 

mudharabah. 

• Inovasi produk berbasis hybrid contract, seperti musyarakah mutanaqisah 

(kepemilikan menurun), yang lebih fleksibel dan aplikatif. 

F. Studi Kasus: Minimnya Penerapan Mudharabah dan Musyarakah di Lembaga 

Keuangan Syariah 

Beberapa studi empiris menunjukkan bahwa akad mudharabah dan 

musyarakah cenderung stagnan atau bahkan menurun dalam portofolio pembiayaan 

bank syariah. 

Sebagai contoh, Bank Syariah Indonesia (BSI) dalam laporan tahunannya 

menyebutkan bahwa porsi pembiayaan berbasis murabahah dan ijarah mendominasi 

lebih dari 80% total pembiayaan. Sementara itu, akad mudharabah hanya 

menyumbang kurang dari 1%, dan musyarakah sekitar 2–3%. Situasi serupa juga 

terjadi di beberapa bank syariah daerah (BPRS), yang lebih memilih skema 

pembiayaan dengan risiko tetap dan jaminan yang jelas. 

Hal ini mencerminkan: 

• Kecenderungan bank untuk menghindari ketidakpastian. 

• Keterbatasan kapasitas teknologi dan sumber daya manusia untuk mengelola 

akad berbasis kemitraan yang lebih kompleks. 

• Belum adanya ekosistem yang mendukung, seperti sistem informasi keuangan 

terpadu untuk pelaku usaha kecil. 

G. Pembandingan Internasional 

Jika dibandingkan dengan praktik perbankan syariah di negara lain seperti 

155 



Mawaddah Irham : Dilema Bank Syariah…….. 
 

Iran, Sudan, dan Pakistan, akad bagi hasil memiliki porsi yang relatif lebih besar. Hal 

ini disebabkan oleh: 

• Kebijakan regulatif yang mendukung penggunaan akad berbasis kemitraan, 

seperti kewajiban persentase minimum pembiayaan musyarakah. 

• Tingginya literasi keuangan syariah masyarakat serta dukungan infrastruktur 

pelaporan keuangan digital. 

• Model bisnis bank syariah yang berbasis kemitraan produktif, bukan semata jual 

beli. 

Indonesia, meskipun menjadi salah satu negara dengan populasi Muslim 

terbesar, justru belum mampu mendorong dominasi akad yang mencerminkan prinsip 

keadilan distributif sebagaimana diharapkan dalam ekonomi Islam. 

H. Dilema Sistemik antara Kepatuhan Syariah dan Keberlanjutan Bisnis 

Bank syariah berada dalam dilema sistemik: antara mempertahankan 

kepatuhan syariah secara substantif, dan menyesuaikan diri dengan dinamika bisnis 

dan regulasi perbankan modern. Sistem keuangan saat ini masih banyak mengadopsi 

pendekatan kapitalistik yang menekankan keamanan, efisiensi, dan kepastian 

pendapatan—hal yang lebih mudah dicapai melalui akad jual beli. 

Dalam hal ini, akad bagi hasil dipandang tidak sesuai dengan logika perbankan 

modern yang sangat tergantung pada penilaian risiko yang kuantitatif dan manajemen 

portofolio yang terukur. Akibatnya, idealisme sistem keuangan Islam belum mampu 

beradaptasi sepenuhnya dalam kerangka sistemik yang ada. 

 

Kesimpulan 

Salah satu keunikan dan keunggulan utama sistem perbankan syariah 

dibandingkan dengan perbankan konvensional terletak pada penerapan akad-akad 

berbasis bagi hasil, seperti mudharabah (kerja sama antara pemilik modal dan 

pengelola usaha) dan musyarakah (kerja sama antara dua pihak atau lebih yang sama-

sama menyediakan modal). Akad-akad ini mencerminkan semangat keadilan dan 

tanggung jawab bersama dalam membangun ekonomi umat, sesuai dengan maqashid 

syariah yang menekankan prinsip kemaslahatan, keadilan, dan pemerataan. 

Secara teoritis, akad bagi hasil dianggap sebagai bentuk ideal dari pembiayaan 

156 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume X No.2 

Agustus - Desember 2026: 149 - 157 

 

syariah karena mampu menghindarkan pelaku ekonomi dari praktik riba, sekaligus 

mendukung pertumbuhan sektor riil dan UMKM. Bahkan dalam berbagai literatur 

dan regulasi keuangan syariah, akad mudharabah dan musyarakah selalu disebut 

sebagai pilar utama sistem keuangan Islam. 

Namun, dalam praktiknya, penggunaan akad bagi hasil oleh bank syariah justru 

sangat minim. Berdasarkan laporan keuangan berbagai institusi perbankan syariah, 

porsi pembiayaan dengan akad murabahah atau akad jual beli lainnya bisa mencapai 

lebih dari 70–80% dari total pembiayaan, sementara akad mudharabah dan musyarakah 

hanya menyumbang porsi kecil, bahkan cenderung stagnan atau menurun dari tahun ke 

tahun.  

Daftar Pustaka 
Ahmed, H. (2002). A microeconomic model of an Islamic bank. Islamic Economic Studies, 9(2), 

27–64. 

Antonio, M. S. (2001). Bank syariah: Dari teori ke praktik. Jakarta: Gema Insani Press. 

Ascarya, & Yumanita, D. (2008). Comparing the efficiency of Islamic banks in Malaysia and 

Indonesia. Journal of Islamic Economics, Banking and Finance, 4(2), 1–30. 

Chapra, M. U. (2001). The future of economics: An Islamic perspective. Leicester: The Islamic 

Foundation. 

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Why do Malaysian customers patronize Islamic 

banks? International Journal of Bank Marketing, 25(3), 142–160. 

https://doi.org/10.1108/02652320710739850 

Iqbal, Z., & Mirakhor, A. (2007). An introduction to Islamic finance: Theory and practice. 

Singapore: Wiley. 

Kahf, M. (2006). Maqasid al-shariah in the prohibition of riba and their implications for 

modern Islamic finance. Islamic Research and Training Institute (IRTI) Working Paper. 

Karim, A. A. (2004). Bank Islam: Analisis fiqih dan keuangan. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Wibowo, M. G., & Ahmad, A. U. F. (2013). Efficiency in Islamic banking: An empirical 

analysis of 14 Indonesian banks. Humanomics, 29(3), 236–252. 

https://doi.org/10.1108/H-02-2013-0011 

Zaher, T. S., & Hassan, M. K. (2001). A comparative literature survey of Islamic finance and 

banking. Financial Markets, Institutions & Instruments, 10(4), 155–199. 

https://doi.org/10.1111/1468-0416.00041 

): 31–44. https://doi.org/10.26740/jpeka.v4n1.p31-44 

157 


