
STUDIA SOSIA RELIGIA 
Volume 9 Nomor 1, Januari-Juni 2026 

E-ISSN: 2622-2019 
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ssr 

 

| 68 

MODERASI BERAGAMA SEBAGAI WUJUD AKTUALISASI IMAN DAN IHSAN 
DALAM KEHIDUPAN SOSIAL 

 
Sunggul Lelo Siregar1, Wirman2, Katimin3, Aminuddin4 

Ponpes AlMukhtariyah Nagasaribu1, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara234 
sunggullelosiregar12@gmail.com, wirman@uinsu.ac.id, katimin@uinsu.ac.id, aminuddin@uinsu.ac.id  

 
Abstrak 

Moderasi beragama merupakan salah satu upaya penting dalam menjaga keseimbangan 
kehidupan beragama di tengah masyarakat yang plural dan multikultural. Konsep ini berakar 
pada nilai-nilai iman dan ihsan yang menekankan keteguhan keyakinan, keikhlasan, serta 
akhlak mulia dalam berinteraksi sosial. Moderasi beragama bukan sekadar sikap kompromi, 
tetapi merupakan bentuk aktualisasi iman yang kokoh dan ihsan yang mengedepankan kasih 
sayang, toleransi, dan keadilan. Dalam kehidupan sosial, moderasi beragama hadir sebagai 
solusi untuk menghindari sikap ekstrem, intoleran, dan radikal, sekaligus membangun 
harmoni dan kohesi sosial. Aktualisasi iman dan ihsan melalui moderasi beragama 
menegaskan bahwa agama tidak hanya mengatur hubungan vertikal antara manusia dengan 
Tuhan, tetapi juga hubungan horizontal antar sesama manusia. Dengan demikian, moderasi 
beragama menjadi jalan tengah yang memungkinkan umat beragama menjalankan 
keyakinannya dengan teguh, namun tetap menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan 
universal. Kajian ini bertujuan untuk menegaskan urgensi moderasi beragama sebagai 
landasan moral dan etika dalam kehidupan bermasyarakat, sekaligus sebagai perwujudan 
nyata dari iman dan ihsan dalam konteks sosial yang dinamis. 
 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Kehidupan sosial, Toleransi 
 
Abstract 

Religious moderation is an essential effort to maintain balance in religious life within a plural and 
multicultural society. This concept is rooted in the values of iman (faith) and ihsan (excellence in character), 
which emphasize steadfast belief, sincerity, and noble ethics in social interaction. Religious moderation is not 
merely a compromise, but a manifestation of strong faith and ihsan that upholds compassion, tolerance, and 
justice. In social life, religious moderation emerges as a solution to avoid extremism, intolerance, and 
radicalism, while at the same time fostering harmony and social cohesion. The actualization of iman and 
ihsan through religious moderation affirms that religion not only regulates the vertical relationship between 
humans and God but also the horizontal relationship among fellow human beings. Thus, religious moderation 
becomes the middle path that enables believers to practice their faith firmly while also upholding universal 
human values. This study aims to emphasize the urgency of religious moderation as a moral and ethical 
foundation in society, as well as a concrete manifestation of iman and ihsan in a dynamic social context.  
 

Keywords: Religious moderation, Social life, Tolerance 
 
Pendahuluan 

Indonesia merupakan negara dengan keragaman suku, budaya, bahasa, dan agama yang 
sangat kompleks. Dalam konteks pluralitas ini, kehidupan beragama sering kali menghadapi 
tantangan serius, seperti munculnya intoleransi, radikalisme, dan konflik horizontal. Oleh karena 
itu, diperlukan sebuah pendekatan yang mampu menjaga keseimbangan dan keharmonisan dalam 
masyarakat, yaitu melalui konsep moderasi beragama. Moderasi beragama menjadi strategi penting 
untuk meneguhkan nilai-nilai agama tanpa terjebak dalam sikap ekstrem, baik yang bersifat liberal 
maupun radikal. 

http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ssr
mailto:sunggullelosiregar12@gmail.com
mailto:wirman@uinsu.ac.id
mailto:katimin@uinsu.ac.id,%20aminuddin@uinsu.ac.id


Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 69 

Moderasi beragama merupakan konsep yang menempatkan sikap keseimbangan, 
toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan sebagai landasan utama dalam beragama dan 
bermasyarakat. Konsep ini menjadi sangat relevan dalam konteks kehidupan sosial yang semakin 
plural dan beragam, khususnya di Indonesia sebagai negara dengan keragaman agama, suku, dan 
budaya. Dalam masyarakat yang heterogen, sikap moderat beragama menjadi kunci untuk 
membangun dialog antarumat beragama, meminimalisasi konflik sosial, serta memperkuat 
persatuan dan kesatuan bangsa. 

Sikap moderasi ini menuntut umat beragama untuk menghindari sikap fanatisme yang 
berlebihan maupun penolakan terhadap perbedaan, sehingga tercipta ruang bersama yang 
harmonis untuk saling menghormati dan bekerja sama demi kebaikan Bersama (Azra, 2010: 25–
29). Dalam perspektif Islam, moderasi beragama berakar dari prinsip wasathiyyah, yaitu 
mengambil jalan tengah yang menghindari sikap ekstrem dan radikalisme, baik dalam aspek 
aqidah, ibadah, maupun muamalah (Esposito, 2011: 45–50). Konsep ini menegaskan bahwa 
keberagaman bukanlah penghalang, melainkan kekayaan sosial yang harus dikelola dengan 
semangat inklusif dan kasih sayang, sesuai dengan ajaran Islam yang menempatkan ihsan berbuat 
sebaik-baiknya dengan kesungguhan hati sebagai salah satu pilar keimanan yang mendalam. 

Historis, umat Islam dianjurkan untuk menjadi umat terbaik yang berperan sebagai rahmat 
bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin), bukan sebagai sumber perpecahan dan permusuhan. 
Ajaran moderasi menjadi instrumen pengendali yang menyeimbangkan antara tegaknya tuntutan 
agama dan pengakuan terhadap hak-hak dasar manusia lainnya, sehingga terwujud kehidupan 
sosial yang adil dan damai (Abdel Haleem, 2004: 83–85). Di era modern ini, tantangan terhadap 
moderasi beragama semakin kompleks dengan munculnya berbagai kelompok yang 
memanfaatkan agama untuk tujuan politik atau kekuasaan, sehingga moderasi menjadi benteng 
yang efektif untuk menekan penyebaran ideologi intoleran dan ekstremisme yang dapat merusak 
sendi-sendi kebangsaan. 

Dalam konteks keimanan, moderasi beragama bukan hanya sekadar sikap sosial yang 
pragmatis, melainkan juga merupakan manifestasi konkret dari aktualisasi iman dan ihsan dalam 
kehidupan sehari-hari. Iman, sebagai keyakinan yang mendalam kepada Tuhan dan ajaran-Nya, 
harus terwujud dalam perilaku yang menyeimbangkan antara hak-hak pribadi dengan kewajiban 
sosial, serta antara kepatuhan ritual dan etika moral dalam bermasyarakat.  

Ihsan, yang secara harfiah berarti “berbuat sebaik-baiknya” mengajarkan umat agar 
melaksanakan segala amal ibadah dan interaksi sosial dengan kesungguhan hati, kesadaran akan 
kehadiran Allah, serta kualitas terbaik dalam tindakan. Oleh karena itu, moderasi beragama 
menjadi jalan bagi seorang muslim tidak hanya menjalankan kewajiban agama secara kaku, tetapi 
juga mampu berempati, menghargai keragaman, dan menjaga hubungan harmonis dengan sesama 
manusia sebagai bentuk pengamalan nilai ihsan.  

Prinsip moderasi ini juga berkaitan erat dengan konsep maqasid al-shariah, yakni tujuan-
tujuan syariah yang menuntut agar agama dijalankan dengan memperhatikan maslahat 
(kemaslahatan) serta menghindari mafsadah (kerusakan) dalam tataran sosial (Auda, 2008: 120–
125).  Dengan memperhatikan tujuan tersebut, sikap moderat mampu menggambarkan 
keseimbangan antara keyakinan individu dan pemenuhan hak-hak masyarakat yang luas, sehingga 
membangun ruang sosial yang inklusif dan aman bagi semua warga negara tanpa terkecuali. 

Kerangka teologi dan etika Islam ini menegaskan bahwa aktualisasi iman dan ihsan dalam 
moderasi beragama merupakan cara terbaik untuk mewujudkan keadilan sosial, menghindari 
fanatisme buta, serta membina kerukunan antarumat beragama yang produktif dan berkelanjutan. 
Apalagi dalam kondisi masyarakat Indonesia yang plural, moderasi beragama merupakan landasan 
penting dalam menegakkan toleransi dan menjaga keutuhan bangsa dari potensi disintegrasi yang 
berasal dari konflik agama. 

 
 

 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 70 

Metode Penelitian 
Metode penelitian dalam studi mengenai moderasi beragama sebagai wujud aktualisasi 

iman dan ihsan dalam kehidupan sosial menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian deskriptif-analitik. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian adalah memahami 
makna, konsep, dan praktik moderasi beragama secara mendalam dalam konteks sosial dan 
keagamaan. Data dikumpulkan melalui studi literatur dari sumber-sumber primer dan sekunder 
seperti kitab-kitab klasik Islam, Al-Qur’an, Hadis, serta buku, jurnal, dan artikel akademik terkini 
yang relevan dengan tema moderasi, iman, dan ihsan. 

Teknik pengumpulan data meliputi dokumentasi dan wawancara semi-terstruktur dengan 
para ahli agama, intelektual Islam, serta tokoh masyarakat yang aktif dalam dialog antaragama, 
guna mendapatkan perspektif empiris terkait penerapan moderasi beragama dalam kehidupan 
sosial. Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis) dan analisis tematik 
yang bertujuan mengidentifikasi pola, tema, dan makna yang muncul dari data tekstual dan naratif. 
Seluruh proses penelitian dijalankan dengan memenuhi prinsip keabsahan data seperti kredibilitas, 
transferabilitas, dan dependabilitas guna menjamin validitas dan reliabilitas temuan penelitian 
(Moleong, 2010: 210–220). 

Penelitian ini juga menerapkan triangulasi sumber dan metode untuk memperkuat 
kesimpulan serta memperkaya analisis, mengingat fenomena moderasi beragama melibatkan 
aspek teologis, sosiologis, dan antropologis. Hasil penelitian diharapkan dapat memberikan 
kontribusi teoretis dan praktis, khususnya dalam menyusun kebijakan atau program yang 
mendukung penguatan moderasi beragama sebagai landasan utama dalam membangun 
masyarakat yang harmonis, toleran, serta berkeadilan sosial di Indonesia. 
 
Hasil dan Pembahasan  

1. Moderasi Beragama Dalam Iman dan Ihsan 
Moderasi beragama dalam konteks iman dan ihsan merupakan sebuah pendekatan 

beragama yang menuntut keseimbangan antara keyakinan yang kokoh (iman) dan pengamalan 
yang baik serta penuh kesungguhan dan keindahan dalam berinteraksi sosial (ihsan). Iman 
merupakan landasan utama yakni kepercayaan dan keyakinan dalam hati terhadap keberadaan dan 
kehendak Allah, sementara ihsan mengajarkan agar ibadah dan perilaku sehari-hari dijalankan 
dengan kesungguhan hati dan sikap terbaik, baik terhadap Tuhan maupun sesama manusia. 
Moderasi beragama menuntut pengamalan iman yang tidak ekstrim namun juga bukan kendor, 
dan memadukan nilai ihsan yang menumbuhkan sikap toleran, empati, dan kedamaian dalam 
kehidupan bermasyarakat (Hakim, 2023: 15–18). 

Dalam perspektif Islam, moderasi beragama disebut sebagai wasathiyyah, yang merupakan 
jalan tengah yang seimbang dan adil antara aspek vertikal (iman kepada Allah) dan aspek 
horizontal (perilaku ihsan terhadap sesama). Ajaran ihsan, yang berasal dari Hadis Nabi 
Muhammad SAW, menggambarkan beribadah seolah-olah melihat Allah, atau walaupun tidak 
melihat, yakin bahwa Allah selalu melihat. Dengan landasan ini, moderasi beragama menjadi 
bentuk aktualisasi iman yang sempurna melalui ibadah dan perilaku sosial yang penuh kasih sayang 
dan keadilan. Hal ini memelihara kedamaian dan keharmonisan sosial sambil menegakkan 
keimanan secara holistik, sesuai ajaran Islam yang sempurna (Ramdhani, 2023). 

Dalil moderasi beragama yang mendasari konsep iman dan ihsan bersumber dari Al-
Qur'an surat Al-Baqarah ayat 143: 

سُوْلُ عَليَْكُمْ شَهِيْداً سَطًا ل ِتكَُوْنوُْا شُهَداَۤءَ عَلىَ النَّاسِ وَيكَُوْنَ الرَّ ةً وَّ  وَمَا جَعَلْناَ الْقِبْلَةَ الَّتيِْ كُنْتَ   ۗوَكَذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّ

نْ يَّنْقَلِبُ عَلٰى عَ  سُوْلَ مِمَّ ُ ۗوَمَا كَانَ عَليَْهَآ الََِّّ لِنعَْلمََ مَنْ يَّتَّبِعُ الرَّ قِبيَْهِۗ وَاِنْ كَانَتْ لكََبيِْرَةً الََِّّ عَلىَ الَّذِيْنَ هَدىَ اللّٰه

حِيْمٌ  َ باِلنَّاسِ لرََءُوْفٌ رَّ ُ لِيضُِيْعَ ايِْمَانَكُمْ ۗ اِنَّ اللّٰه  اللّٰه
Artinya: Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar kamu 

menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) 
kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar 
Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 71 

Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. 
Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha 
Penyayang kepada manusia.(QS. Al-Baqarah:143). 

Hadis Nabi Muhammad SAW: “Dan demikian pula kami telah menjadikan kamu “Umat 
Pertengahan” agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi 
atas (Perbuatan) kamu (HR. Muslim). 

Ayat ini menggambarkan umat Islam sebagai umat yang moderat (wasathiyah), yaitu sikap 
yang tidak ekstrem dan selalu berusaha adil dan seimbang dalam hidup termasuk dalam beragama. 
Sedangkan konsep ihsan, yang bermakna beribadah dengan kesungguhan dan kesadaran akan 
pengawasan Allah, berasal dari Hadis Nabi: Ihsan adalah engkau menyembah Allah seolah-olah engkau 
melihatNya, dan jika engkai tidak melihatNya, maka sesungguhnya Dia melihatmu. 

Hal ini menegaskan bahwa ibadah dan perilaku seorang Muslim harus dilakukan dengan 
kesadaran penuh dan sikap terbaik, tidak hanya kepada Allah tetapi juga kepada sesama manusia 
dengan sikap penuh kasih sayang dan keadilan. Jadi, moderasi beragama dalam konteks iman dan 
ihsan menuntut keseimbangan antara keyakinan yang teguh dan pengamalan yang berkualitas serta 
penuh kebaikan sosial. 

Dimensi iman dan ihsan dalam moderasi beragama mencakup aspek kepercayaan dan 
pengamalan agama yang seimbang dan harmonis. Dimensi iman menekankan keyakinan yang 
kokoh dan konsisten terhadap pokok-pokok ajaran agama, yang menjadi landasan spiritual 
seorang Muslim dalam menjalani kehidupan. Sementara itu, dimensi ihsan terkait dengan kualitas 
pengamalan iman yang diwujudkan dalam ibadah dan perilaku sosial yang penuh kesungguhan, 
keindahan, dan rasa takut serta harap kepada Allah. Moderasi beragama mengintegrasikan kedua 
dimensi ini dengan prinsip wasathiyyah, yaitu jalan tengah yang menyeimbangkan aspek vertikal 
(hubungan dengan Allah) dan horizontal (hubungan dengan sesama manusia) agar tercipta 
kehidupan beragama yang adil, toleran, dan damai. 

Prinsip moderasi beragama mengajarkan agar seorang Muslim tidak terjebak dalam sikap 
ekstrem atau fanatisme yang merugikan kehidupan sosial dan keberagaman umat. Dalam dimensi 
iman, moderasi berarti memegang teguh keimanan tanpa menjadi kaku yang menghalangi dialog 
dan toleransi. Dalam dimensi ihsan, moderasi merefleksikan tindakan yang senantiasa 
mengedepankan kasih sayang, saling menghormati, dan menjaga keharmonisan antarumat 
beragama dalam bermasyarakat. Dengan demikian, moderasi beragama sebagai keseimbangan 
antara iman dan ihsan ini menjadi fondasi penting untuk membangun masyarakat yang inklusif 
dan damai, sekaligus menegakkan nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan dalam kehidupan beragama 
dan bermasyarakat. 

Contoh studi kasus penerapan ihsan dalam komunitas dapat ditemukan dalam berbagai 
aktivitas keseharian yang mengedepankan kesungguhan, keikhlasan, dan sikap kasih sayang dalam 
bertindak. Misalnya, di sebuah komunitas warga di kota besar, penerapan ihsan terlihat dari 
mereka yang secara rutin membantu tetangga yang sedang sakit atau dalam kesulitan tanpa 
mengharapkan imbalan. Bantuan tersebut bisa berupa menjenguk, memberikan makanan atau 
obat, hingga membantu pekerjaan rumah, menunjukkan perhatian yang tulus dan rasa empati 
antar sesama. 

Selain itu, kegiatan amal seperti memberikan sedekah secara ikhlas kepada anak yatim 
piatu, membantu warga kurang mampu, dan melakukan penghijauan dengan menanam pohon 
untuk menjaga lingkungan juga merupakan contoh nyata penerapan ihsan. Semua tindakan ini 
tidak hanya bertujuan mendapatkan pahala dari Allah, tetapi juga memperkuat hubungan sosial 
yang harmonis dalam komunitas. Perilaku ihsan dalam konteks ini membuat keimanan yang 
dimiliki menjadi hidup dan teraktualisasi dalam bentuk kebaikan sosial dan tanggung jawab 
ekologis, menjaga keseimbangan dan kedamaian komunitas secara menyeluruh. 

 
 
 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 72 

2. Aktualisasi Moderasi Beragama dalam Kehidupan Sosial 
Aktualisasi moderasi beragama dalam kehidupan sosial dapat diwujudkan melalui berbagai 

sikap dan tindakan konkret yang mencerminkan toleransi dan penghormatan terhadap 
keberagaman agama. Misalnya, masyarakat yang tinggal di sekitar tempat ibadah berbagai agama, 
seperti masjid, gereja, pura, dan vihara, saling menghormati dengan menjaga kebersihan 
lingkungan, mengendalikan tingkat suara, dan tidak mengganggu aktivitas ibadah satu sama lain. 
Sikap ini menciptakan suasana kondusif yang memungkinkan pelaksanaan ibadah secara khusyuk 
sekaligus mempererat ikatan persaudaraan antarumat beragama. Contoh nyata lainnya ialah 
penghormatan terhadap hak individu untuk memeluk dan menjalankan agama sesuai pilihannya 
tanpa tekanan atau diskriminasi dari lingkungan sekitar, serta dukungan masyarakat dalam 
pernikahan antaragama yang dilandasi rasa saling menghormati dan kerukunan (Kementerian 
Agama RI, 2023: 12–15). 

Selain itu, moderasi beragama juga tampil dalam sikap anti kekerasan, di mana umat 
diajarkan untuk menolak segala bentuk kekerasan dan intoleransi yang mengatasnamakan agama. 
Pemerintah dan tokoh agama bekerja sama dalam mengantisipasi potensi konflik antarumat 
beragama dengan pendekatan preventif dan persuasif, seperti dialog antaragama, pendidikan nilai 
toleransi sejak dini, serta upaya melawan radikalisme. Dalam konteks sosial yang lebih luas, 
moderasi beragama menjadi pondasi bagi terwujudnya kehidupan yang harmonis, damai, dan 
rukun, sekaligus sebagai penangkal terhadap praktek intoleransi yang rentan menimbulkan 
perpecahan masyarakat. 

Hak kebebasan beragama merupakan salah satu hak asasi manusia fundamental yang 
dijamin oleh konstitusi dan peraturan perundang-undangan di Indonesia. Pasal 28E ayat (1) 
Undang-Undang Dasar 1945 menyatakan bahwa setiap orang berhak untuk memeluk agama dan 
bebas menjalankan ibadah sesuai agama dan kepercayaannya masing-masing tanpa paksaan atau 
diskriminasi. Kebebasan ini juga ditegaskan dalam Pasal 29 ayat (2) UUD 1945 yang menegaskan 
bahwa Negara menjamin kemerdekaan setiap penduduk untuk memeluk agama dan menjalankan 
ibadahnya sesuai agama dan kepercayaannya. 

Di samping itu, Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 pasal 22 tentang Hak Asasi 
Manusia mengatur secara eksplisit hak atas kebebasan beragama dan beribadah, menegaskan 
perlindungan Pemerintah terhadap hak tersebut sebagai bagian dari pemenuhan hak asasi warga 
negara. Namun demikian, dalam praktiknya, kebebasan beragama seringkali mengalami tantangan 
dan pembatasan, baik dari aspek sosial maupun politik. Konflik antarumat beragama, diskriminasi 
terhadap kelompok minoritas, larangan pendirian rumah ibadah, hingga tindakan intoleransi 
masih menjadi masalah yang harus dihadapi masyarakat Indonesia. 

Oleh karenanya, moderasi beragama menjadi sangat penting dalam menegakkan prinsip 
kebebasan beragama itu sendiri, yaitu dengan menumbuhkan sikap saling menghargai dan 
memelihara hak-hak beragama tanpa dominasi ataupun diskriminasi. Dalam upaya menjaga hak 
kebebasan beragama, pemerintah dan masyarakat perlu terus menguatkan dialog antarumat 
beragama, pendidikan toleransi, serta penegakan hukum terhadap pelanggaran hak beragama agar 
tercipta kehidupan sosial yang harmonis dan damai. 

Moderasi beragama dalam kehidupan sosial dapat diwujudkan melalui sikap dan tindakan 
konkret yang menunjukkan toleransi, penghormatan, dan penghargaan terhadap keberagaman 
agama. Contohnya adalah sikap masyarakat yang tinggal berdampingan dengan tempat ibadah 
yang beragam seperti masjid, gereja, pura, dan vihara saling menjaga ketenangan dan kebersihan 
lingkungan, sehingga setiap komunitas dapat menjalankan ibadahnya dengan nyaman tanpa 
gangguan. 

Selain itu, sikap saling menghormati waktu dan cara beribadah yang berbeda menjadi 
bagian dari aktualisasi moderasi sehingga mempererat hubungan sosial antarumat beragama. 
Perilaku moderat juga terlihat dalam penghormatan terhadap hak setiap individu untuk memeluk 
dan menjalankan agama sesuai pilihannya tanpa tekanan ataupun diskriminasi dari lingkungan 
sosial. Contoh nyata lain adalah sikap masyarakat dan keluarga yang mendukung pernikahan 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 73 

antaragama yang dilaksanakan dengan rasa hormat dan kerukunan sehingga perbedaan agama 
tidak menjadi penghalang bagi keharmonisan hubungan sosial. 

Moderasi beragama juga menolak segala bentuk kekerasan dan intoleransi yang 
mengatasnamakan agama. Pemerintah bersama para tokoh agama aktif melakukan dialog 
antarumat beragama serta mengedukasi masyarakat melalui pendidikan nilai toleransi dan aksi 
bersama melawan radikalisme. Sikap ini membangun pondasi kuat bagi kehidupan sosial yang 
damai dan harmonis, sekaligus menjadi antitesis terhadap praktek intoleransi yang dapat memicu 
konflik sosial dan mengancam keutuhan masyarakat majemuk seperti Indonesia (Pakpahan et al., 
2023: 41–43). Dengan cara ini, moderasi beragama berfungsi sebagai perekat sosial yang 
memperkuat komitmen kebangsaan dan menjamin keberlangsungan hidup bersama secara damai. 

 
3. Aktualisasi Moderasi Beragama Dalam Budaya, Sosial dan Ekonomi 

Moderasi beragama di Indonesia bukanlah konsep baru, melainkan warisan leluhur yang 
telah dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan masyarakat dari zaman ke zaman. Salah satu 
contoh nyata yang sering dikemukakan adalah perilaku Sunan Kudus, salah satu Wali Songo yang 
menunjukkan sikap moderat dalam beragama pada masa penyebaran Islam. Dalam perayaan Idul 
Kurban, beliau memilih menyembelih kerbau daripada sapi karena menghormati umat Hindu 
yang menganggap sapi sebagai hewan suci. 

Sikap ini adalah bukti konkret bagaimana nilai-nilai toleransi dan penghargaan terhadap 
keyakinan lain sudah menjadi bagian dari tradisi kehidupan beragama yang berciri moderat di 
Nusantara (Dasuki, 2024). Secara historis, prinsip Bhineka Tunggal Ika yang telah diterapkan sejak 
Kerajaan Majapahit menjadi landasan penting dalam merawat keberagaman, bukan hanya dalam 
ranah budaya, tetapi juga dalam kehidupan beragama. 

Di era modern, moderasi beragama semakin diperkuat melalui kebijakan pemerintah yang 
mengukuhkan konsep ini sebagai pijakan dalam menjaga Indonesia tetap damai dan harmonis di 
tengah keberagaman. Pemerintah melalui Kementerian Agama dan berbagai lembaga terkait 
menginisiasi program-program aktualisasi moderasi, seperti pembentukan kampung atau desa 
moderasi beragama yang menjadi contoh hidup toleransi dan kerukunan antar umat beragama. 

Di kampung ini, aktivitas lintas agama seperti dialog antar umat beragama, kegiatan sosial 
bersama, dan edukasi toleransi dijalankan secara rutin untuk membina persaudaraan sejati. 
Pendekatan ini memperlihatkan bahwa moderasi beragama adalah tindakan nyata dan strategis 
yang terus diwariskan dan dikembangkan dalam kehidupan masyarakat Indonesia agar 
keberagaman menjadi kekuatan pemersatu, bukan sumber konflik. 

Aktualisasi moderasi beragama dalam konteks kehidupan sosial di Indonesia dapat dilihat 
dari sejumlah kasus dan program nyata yang menunjukkan upaya menjaga kerukunan dan 
toleransi di tengah keberagaman. Salah satu contoh terkini adalah program Kampung Moderasi 
Beragama yang diinisiasi oleh Kementerian Agama di berbagai daerah, seperti di Kota Serang. Di 
dua kecamatan di Kota Serang, yakni Kecamatan Kasemen dan Kecamatan Serang, masyarakat 
yang terdiri dari berbagai keyakinan seperti Islam, Buddha, dan Kristen hidup berdampingan 
secara harmonis. 

Mereka mengelola kerukunan melalui berbagai kegiatan bersama, seperti dialog lintas 
agama, perayaan bersama hari besar keagamaan, serta gotong royong dalam kegiatan sosial. 
Kedekatan fisik antara tempat ibadah yang berbeda agama, seperti masjid, gereja, dan vihara yang 
berdiri berdekatan selama ratusan tahun, menjadi simbol kuat bagaimana moderasi beragama telah 
berhasil diwujudkan sebagai pondasi kehidupan bermasyarakat yang toleran dan damai. 

Kasus lain menunjukkan bagaimana media dan pemerintah berperan aktif dalam 
mengedukasi masyarakat tentang pentingnya sikap moderat untuk menghindari konflik berbasis 
agama. Misalnya, penanganan isu masyarakat yang berbeda paham di Pandeglang, Banten, yang 
kemudian diluruskan melalui dialog dan klarifikasi media sesuai dengan pedoman moderasi 
beragama. Program pelatihan dan pembinaan terhadap dosen, tokoh agama, dan aparat 
pemerintahan juga terus digalakkan untuk meningkatkan pemahaman dan implementasi moderasi 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 74 

beragama. Dengan pendekatan inklusif ini, moderasi tidak hanya menjadi slogan, tetapi menjadi 
budaya hidup yang melekat di masyarakat, menjadi perekat bangsa, dan pengawal nilai-nilai 
kemanusiaan serta keadilan sosial yang menjadi prinsip bersama di Indonesia. 

Aktualisasi moderasi beragama dalam kehidupan sosial tidak hanya memberikan dampak 
positif pada aspek kerukunan dan toleransi, tetapi juga memiliki konsekuensi sosial dan ekonomi 
yang signifikan. Dari sisi sosial, sikap moderat beragama mendorong terciptanya masyarakat yang 
inklusif dan harmonis, di mana setiap individu merasa dihargai dan diterima tanpa diskriminasi. 
Kondisi sosial yang stabil ini mencegah terjadinya konflik horizontal yang dapat merusak jaringan 
sosial dan memperlemah kohesi masyarakat. Akibatnya, masyarakat dapat lebih fokus pada 
pembangunan bersama dan memperkuat solidaritas sosial, yang pada gilirannya memperkokoh 
sendi-sendi kebangsaan serta meminimalisasi potensi perpecahan yang berdampak luas secara 
sosial-politik (Friedrich Ebert Stiftung, 2023: 28–32). 

Dari sudut pandang ekonomi, moderasi beragama berkontribusi pada terciptanya iklim 
usaha yang kondusif dan ramah investasi. Kerukunan antarumat beragama yang terjaga 
meminimalisir potensi gangguan sosial seperti demonstrasi anarkis, konflik komunitas, atau 
boikot ekonomi yang bisa mengganggu aktivitas perekonomian. Keamanan sosial dan stabilitas 
politik menjadi faktor utama yang menarik investor domestik maupun asing untuk menanamkan 
modal di daerah-daerah dengan keberagaman tinggi. Selain itu, moderasi beragama juga 
mendukung pembangunan ekonomi berbasis komunitas, seperti pengembangan ekonomi 
kerakyatan dan koperasi antarumat beragama yang memanfaatkan potensi sumber daya lokal 
secara inklusif. Ini berdampak pada peningkatan kesejahteraan masyarakat yang berkelanjutan dan 
pemerataan ekonomi yang lebih merata. 

Dampak sosial dari penerapan moderasi beragama sangat signifikan, karena mendorong 
munculnya masyarakat yang stabil dan kohesif dimana konflik sosial berkurang secara drastis. 
Stabilitas ini memungkinkan penguatan nilai-nilai kemanusiaan dan memperkokoh solidaritas 
sosial antar kelompok dengan latar belakang keagamaan berbeda. Secara ekonomi, kondisi sosial 
yang stabil dan aman menjadi daya tarik bagi investasi serta pertumbuhan ekonomi lokal. Konflik 
antarumat beragama yang dapat menggangu iklim usaha seperti boikot dan kerusuhan dapat 
dihindari sehingga memudahkan pengembangan usaha komunitas dan koperasi yang inklusif 
lintas agama. Dengan demikian, moderasi beragama tidak hanya berfungsi sebagai landasan etis 
dan sosial, tetapi juga instrumen penting dalam pembangunan nasional menuju masyarakat yang 
makmur dan berkeadilan sosial. 
 

4. Dalam Konteks Kebangsaan dan Politik 
Moderasi beragama adalah sikap, cara pandang, dan praktik dalam beragama yang 

menekankan keseimbangan, toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan tanpa berpihak pada 
ekstremisme atau fanatisme. Konsep ini mengedepankan sikap wasathiyyah yang berarti jalan 
tengah yang adil, tidak berlebihan, dan menghindari sikap ekstrem baik yang berlebihan maupun 
yang meremehkan kewajiban agama. Moderasi beragama bertujuan untuk menjaga kerukunan dan 
kedamaian dalam masyarakat yang majemuk, serta mengurangi potensi konflik akibat sikap 
intoleran dan radikal dalam beragama. Di Indonesia, moderasi beragama menjadi fondasi penting 
dalam menjaga keharmonisan antarumat beragama dan pengelolaan keberagaman secara damai 
sesuai nilai-nilai Pancasila (Nurlaili et al., 2025: 20–24). 

Pengertian ini selaras dengan pemahaman yang ditekankan oleh Kementerian Agama 
Republik Indonesia yang menggambarkan moderasi beragama sebagai cara pandang dan sikap 
beragama yang diadopsi oleh mayoritas masyarakat Indonesia dari dulu hingga kini. Moderasi 
tidak berarti melunakkan keyakinan agama, melainkan meyakini kebenaran agama sendiri secara 
radikal sekaligus menghargai keberagaman keyakinan orang lain tanpa harus membenarkannya. 
Sikap ini menghindari pemahaman dan praktik agama yang ekstrem dalam bentuk apapun, baik 
itu liberalisasi maupun radikalisasi, sehingga menjadi strategi efektif untuk menciptakan 
kedamaian sosial dan penguatan identitas kebangsaan yang inklusif. 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 75 

Moderasi beragama adalah sikap, cara pandang, dan praktik beragama yang menekankan 
keseimbangan, toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan tanpa berpihak pada ekstremisme. 
Data dari Kementerian Agama Republik Indonesia pada tahun 2023 menunjukkan bahwa sekitar 
85% masyarakat Indonesia mengakui pentingnya moderasi beragama sebagai faktor utama dalam 
menjaga kerukunan antarumat beragama di tengah keberagaman yang ada. 

Konsep moderasi ini mengedepankan sikap wasathiyyah atau jalan tengah yang adil dan 
seimbang, yang bertujuan menghindari sikap berlebihan maupun pengabaian kewajiban agama. 
Moderasi beragama di Indonesia menjadi fondasi penting untuk membangun masyarakat yang 
harmonis dan inklusif, serta menjadi landasan dalam pengelolaan keberagaman di ranah sosial dan 
kebangsaan. 

Dalam konteks kebangsaan dan politik, moderasi beragama berperan penting dalam 
menjaga persatuan dan stabilitas Indonesia yang sangat pluralistik. Pada Pemilu 2024, moderasi 
beragama menjadi landasan esensial dalam mencegah politisasi agama yang dapat memecah belah 
bangsa dan menggiring masyarakat kepada sikap intoleran. Kepala Pusat Litbang Lektur, 
Khazanah Keagamaan, dan Manajemen Organisasi Badan Litbang dan Diklat Kementerian 
Agama, Prof. Dr. Mohamad Isom, menekankan bahwa moderasi beragama mampu menjadi 
pijakan masyarakat agar tetap bersikap toleran, rasional, dan tidak mudah terpengaruh oleh hoaks 
maupun kampanye kebencian selama proses demokrasi berlangsung. Moderasi ini tidak hanya 
menjaga kerukunan antarumat beragama, tetapi juga menjaga kerukunan internal dalam satu 
agama yang sering kali memiliki perbedaan pandangan dan aliran (Balitbang Diklat Kemenag RI, 
2024: 45). 

Peran moderasi beragama juga tercermin dalam upaya menguatkan kesatuan bangsa dan 
kebhinnekaan melalui sikap inklusif yang menempati nilai-nilai Pancasila sebagai landasan 
bersama. Partai politik dan para pemimpin diharapkan mengedepankan pendekatan yang tidak 
menonjolkan identitas agama secara eksklusif, sehingga menjauhkan diri dari praktik politik 
identitas yang berpotensi memecah belah masyarakat. Sinergi antara pemerintah, tokoh agama, 
serta organisasi kemasyarakatan menjadi kunci penting untuk mensukseskan Pemilu damai tanpa 
konflik agama yang merugikan semua pihak. Pendekatan ini menghindarkan demokrasi dari 
jebakan polarisasi sosial dan memastikan proses politik berjalan dengan adil, bermartabat, dan 
memperkuat persatuan nasional (Abqa, 2020: 10–15). 

Moderasi beragama memiliki implikasi yang sangat penting bagi pemilih muda di 
Indonesia, khususnya dalam konteks dinamika politik dan sosial saat ini. Generasi muda sebagai 
kelompok pemilih yang besar dan dinamis berpotensi menjadi agen perubahan atau justru terjebak 
dalam sikap ekstrem dan fanatisme yang mengarah pada polarisasi sosial. Moderasi beragama di 
kalangan pemilih muda membuka peluang bagi mereka untuk mengembangkan sikap toleran, 
menghormati keberagaman, serta mampu menerima perbedaan pendapat secara sehat. Sikap 
moderat ini mendorong pemuda untuk berpartisipasi dalam proses demokrasi secara inklusif dan 
rasional, serta menolak segala bentuk kekerasan dan intoleransi yang dikaitkan dengan identitas 
agama (Inayatillah, 2021: 127–134). 

Selain itu, moderasi beragama juga memperkuat komitmen kebangsaan di kalangan 
pemilih muda yang rentan terpengaruh oleh narasi politik identitas atau radikalisme digital. Dari 
sisi sosial, pemuda yang mengadopsi nilai moderasi beragama cenderung lebih terbuka terhadap 
dialog antaragama dan budaya, mempertahankan perdamaian sosial, dan menjadi jembatan 
antarkelompok dalam masyarakat yang plural. Pada sisi ekonomi dan pendidikan, sikap moderat 
membantu membuka kesempatan jaringan sosial yang luas dan kolaborasi lebih produktif antar 
individu dari latar belakang berbeda, memperkuat pemberdayaan generasi muda dalam berbagai 
bidang. Namun, tantangan yang dihadapi adalah kuatnya arus radikalisme dan informasi negatif 
di media sosial yang dapat mengancam soliditas sikap moderasi ini. 

Kampanye politik dapat mendorong moderasi di kalangan milenial dengan memanfaatkan 
media dan strategi yang sesuai dengan gaya hidup dan preferensi komunikatif generasi muda. 
Mengingat milenial adalah pengguna aktif media sosial dan platform digital, kampanye moderasi 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 76 

beragama yang efektif harus disampaikan melalui media tersebut dengan bahasa yang mudah 
dipahami, visual yang menarik, serta konten yang inspiratif dan relevan dengan pengalaman 
sehari-hari mereka. Komunitas seperti Peace Generation telah melakukan kampanye moderasi 
beragama di berbagai platform media sosial dengan menyuarakan nilai-nilai perdamaian, 
mengangkat isu-isu intoleransi dan radikalisme secara kritis namun dengan pendekatan yang 
kreatif dan edukatif agar pesan tersebut dapat diterima dengan baik oleh milenial yang rentan 
terpapar pesan-pesan radikal dan intoleran (Elvinaro, 2021: 195–218). 

Selain konten yang menarik, kampanye juga perlu melibatkan figur publik atau influencer 
yang dipercaya oleh milenial sehingga pesan moderasi dapat menjangkau lebih luas dan punya 
pengaruh kuat dalam membentuk sikap. Pendidikan politik yang mengedepankan nilai inklusif 
dan penghormatan terhadap perbedaan keyakinan juga harus dilibatkan dalam kampanye, 
sekaligus mendorong milenial untuk memilih berdasarkan pertimbangan rasional, tidak terjebak 
pada politik identitas atau ujaran kebencian. Dengan demikian, kampanye politik yang pro-
moderasi mampu membentuk kesadaran kritis sekaligus menumbuhkan rasa tanggung jawab 
sosial-moral di kalangan pemilih muda, yang pada akhirnya memperkuat demokrasi yang sehat 
dan kerukunan sosial yang berkelanjutan. 
 
Penutup 

Moderasi beragama sebagai wujud aktualisasi iman dan ihsan dalam kehidupan sosial 
merupakan pendekatan beragama yang menekankan keseimbangan, toleransi, dan penghormatan 
terhadap perbedaan. Konsep ini mengajarkan umat untuk menjalankan agamanya dengan 
keyakinan yang kuat namun tetap menghormati keyakinan orang lain tanpa memaksa atau 
menyingkirkan. Moderasi beragama menghindari sikap ekstrem dan fanatisme yang dapat 
menimbulkan konflik dan perpecahan dalam masyarakat yang pluralistik. Dalam konteks 
Indonesia yang kaya akan keberagaman budaya dan agama, moderasi beragama berperan penting 
dalam menjaga kerukunan sosial dan membangun kehidupan yang harmonis, damai, serta inklusif, 
sekaligus memperkuat nilai-nilai kemanusiaan dan solidaritas antarsesama manusia. 

Moderasi beragama merupakan pendekatan penting yang berperan dalam menjaga 
harmoni dan keseimbangan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Indonesia yang 
multikultural. Dalam dimensi budaya, moderasi beragama menunjukkan bagaimana ajaran agama 
dapat bersinergi dengan kearifan lokal, menghargai keberagaman tradisi tanpa mengikis identitas 
keagamaan masing-masing kelompok. Sosialnya, moderasi memperkuat kohesi masyarakat 
melalui toleransi, penghormatan antarumat beragama, dan pencegahan konflik yang dapat 
merusak ikatan sosial. 

Dari sisi ekonomi, moderasi beragama menciptakan iklim usaha yang aman dan kondusif, 
menghindarkan dari gangguan sosial yang berdampak negatif terhadap pertumbuhan ekonomi, 
sekaligus mendorong kolaborasi dan kesejahteraan bersama. Dalam ranah politik, moderasi 
menjadi pilar penting dalam menjaga persatuan bangsa dengan mencegah politisasi agama yang 
berpotensi memecah belah dan merusak demokrasi. Secara keseluruhan, moderasi beragama 
menjadi fondasi utama untuk membangun masyarakat yang inklusif, damai, dan berkeadilan sosial 
dalam bingkai kebangsaan Indonesia yang kaya keberagama. 
 
Daftar Pustaka 
Abqa, Muhammad Ardhi Razaq. Partai Politik dan Moderasi Beragama Sebagai Pilar Demokrasi di 

Indonesia, Jurnal Imiah, Vol. 2 No. 1, 2020, h. 10-15. 
Auda, Jasser. Maqasid al- Syariah as Philosophy of Islamic Law: A System Approach. London: 

International Institute of Islamic Thought, 2008. 
Azra, Azyumardi. Islam Jalan Tengah: Moderate Islam in Contemporary Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2010. 
Balitbang Diklat Kemenag RI. Menjunjung Nilai Moderasi Beragama dalam Pemilu 2024. Jakarta, 2024. 
Christin Pakpahan et al., Implementasi Moderasi Beragama dalam Konteks Masyarakat di Tapanuli 

Utara, Elettra: Jurnal Pendidikan Penyuluhan Agama Kristen, 2023, h. 41-43. 



Moderasi Beragama Sebagai Wujud Aktualisasi Iman Dan Ihsan Dalam Kehidupan Sosial 

 

| 77 

Dasuki, Saiful Rahmat. Moderasi Beragama, Warisan Leluhur yang Terus Diperkuat. Balitbang Diklat 
Kemenag RI, Oktober 3, 2024. 

Friedrich Ebert, Stiftung. Moderasi Beragama untuk Masyarakat Damai. Jakarta: FES Indonesia, 
2023. 

Hakim, Lukman. Moderasi Beragama dan Implikasinya dalam. Jakarta: Kemenag RI, 2023. 
Haleem, Muhammad Abdel. Understanding the Qur’an: Themes and Style. London: I.B. Tauris, 2004. 
I. Inayatillah. Moderasi Beragama di Kalangan Milenial: Peluang, Tantangan, dan Kompleksitas, Tazkir: 

Jurnal Pemikiran dan Dakwah Islam, Vol. 7, No. 1, 2021, h. 127-134. 
John L. Esposito. Islam and Peacebuilding. New York: Oxford University Press, 2011. 
Kementerian Agama Republik Indonesia. Buku Saku Moderasi Beragama. Jakarta: Kemenag RI, 

2023. 
Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2010. 
Nurlaili et al., Moderasi Beragama di Indonesia: Konsep Dasar dan Perkembangan, Jurnal Moderation, 

Vol. 5, No. 1, 2025, h. 20-24. 
Qintannajmia Elvinaro. Generasi Milenial dan Moderasi Beragama, JISPO Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu 

Politik  Vol.  11, No. 2, 2021, h. 195-218. 
Ramdhani, Muhammad Ali. Moderasi Beragama Melalui Pilar Pendidikan IHSAN, Kementerian 

Agama RI, 2023. 


