STUDIA SOSIA RELIGIA

Volume 9 Nomor 1, Januari-Juni 2026
E-ISSN: 2622-2019
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ssr

TRANSFORMASI NILAI-NILAI RELIGIUS DALAM ERA DIGITAL
KAJIAN SOSIOLOGI AGAMA

Ahmad Parwis Siregar
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
abmad1 10000021 2@uinsn.ac.id

Abstrak

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi telah mendorong terjadinya
transformasi mendalam dalam berbagai aspek kehidupan sosial, termasuk dalam ranah
keberagamaan. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis perubahan nilai-nilai religius di
tengah masyarakat digital melalui pendekatan sosiologi agama. Pendekatan ini digunakan
untuk memahami bagaimana nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, solidaritas, dan
spiritualitas mengalami perubahan dalam bentuk, penyampaian, dan makna, khususnya
akibat penetrasi media sosial, platform digital, dan teknologi komunikasi modern. Penelitian
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi literatur dan observasi fenomenologis
terhadap konten-konten keagamaan digital di Indonesia. Hasil kajian menunjukkan bahwa
transformasi nilai-nilai religius tidak sekadar terjadi dalam bentuk mediasi digital, tetapi juga
dalam pembentukan otoritas keagamaan baru, perubahan simbolik, dan komodifikasi nilai
religius. Fenomena dakwah digital, ustaz selebritas, hingga budaya hijrah online
mencerminkan bagaimana agama tidak lagi hanya menjadi sistem nilai spiritual, tetapi juga
menjadi bagian dari performativitas sosial dan identitas digital. Di sisi lain, ruang-ruang
keagamaan daring juga membuka peluang bagi munculnya komunitas religius yang lebih
inklusif dan lintas batas geografis. Kajian ini merekomendasikan pentingnya literasi digital
religius serta keterlibatan aktif institusi keagamaan dalam membimbing umat agar tetap
berpegang pada nilai-nilai dasar agama di tengah arus transformasi digital yang cepat dan
kompleks.

Kata Kunci: Era Digital, Sosiologi Agama, Dakwah Digital, 1dentitas Keagamaan, Literasi Digital Religius

Abstract
The develgpment of information and communication technology bas driven profound transformations in various aspects of social life,
including in the realm of religion. This article aims to analyze changes in religions values in the midst of a digital society through a
sociology of religion approach. This approach is used to understand how values such as sincerity, simplicity, solidarity, and spirituality
experience changes in_form, delivery, and meaning, especially due to the penetration of social media, digital platforms, and modern
communication technology. This study uses a qualitative approach with literature studies and phenomenological observations of digital
religions content in Indonesia. The results of the study show that the transformation of religions values does not only occur in the form of
digital mediation, but also in the formation of new religions anthorities, symbolic changes, and the commodification of religions values.
The phenomena of digital preaching, celebrity ustaz, and online hijrab culture reflect how religion is no longer just a spiritual value
system, but also becomes part of social performativity and digital identity. On the other hand, online religions spaces also gpen up
apportunities for the emergence of more inclusive and cross-geographical religions communities. This study recommends the importance of
religions digital literacy and the active involvement of religious institutions in guiding people to adhere to the basic values of religion
amidst the rapid and complex flow of digital transformation.

Keywords: Digital Era, Sociology of Religion, Digital Preaching, Religions Identity, Religions Digital Literacy


http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ssr

Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

Pendahuluan

Transformasi nilai-nilai religius merupakan salah satu fenomena sosiologis paling signifikan
dalam peradaban modern, terutama sejak masuknya era digital yang menandai perubahan cara
berpikir, bertindak, dan berinteraksi antarmanusia. Perkembangan teknologi informasi dan
komunikasi tidak hanya mengubah lanskap sosial secara umum, tetapi juga membawa dampak
besar terhadap cara masyarakat memaknai agama dan nilai-nilai keagamaan yang sebelumnya
disalurkan melalui institusi tradisional. Fenomena ini menandakan adanya perubahan struktural
dalam sistem keberagamaan, baik dalam aspek simbolik, praktik, maupun otoritas keagamaan.

Nilai-nilai religius seperti keikhlasan, kesalehan, ukhuwah, solidaritas, dan integritas spiritual
yang sebelumnya diwariskan secara langsung melalui institusi seperti masjid, gereja, atau lembaga
pendidikan keagamaan, kini mengalami proses dekontekstualisasi melalui media digital. Agama
tidak lagi terbatas dalam ruang-ruang ritual dan tradisi lisan, tetapi juga menjelma dalam format
visual, audiovisual, dan interaktif di berbagai platform digital seperti YouTube, TikTok, Instagram,
hingga forum diskusi daring. Realitas ini membawa tantangan sekaligus peluang terhadap
pemahaman dan internalisasi nilai-nilai religius dalam kehidupan masyarakat kontemporer.

Menurut Durkheim (1912), agama berfungsi sebagai bentuk solidaritas mekanik yang
merekatkan kehidupan kolektif masyarakat. Namun dalam dunia yang semakin terdigitalisasi,
solidaritas sosial berbasis agama tidak lagi dibangun secara fisik dan komunal, melainkan melalui
keterhubungan virtual yang kadang bersifat superficial dan temporer. Di sinilah letak persoalan
utama dalam kajian sosiologi agama modern: bagaimana nilai-nilai yang bersifat transendental dan
sakral diinterpretasikan, disebarluaskan, dan dipraktikkan melalui media yang bersifat cepat, masif,
dan cenderung profan?

Studi yang dilakukan oleh Chaniagao (2023) menunjukkan bahwa masyarakat digital
mengalami pergeseran dalam pola religiusitas, dari yang bersifat institusional menuju bentuk
religiusitas yang lebih personal dan bebas. Transformasi ini sering kali menimbulkan disonansi
antara nilai-nilai keagamaan yang diajarkan secara normatif dengan ekspresi keberagamaan yang
muncul di ruang digital. Dalam konteks ini, media sosial bukan hanya menjadi saluran komunikasi,
tetapi juga menjadi arena ideologis di mana makna agama diperdebatkan, dimodifikasi, bahkan
dikomodifikasi

Fenomena hijrah online, misalnya, menunjukkan bagaimana nilai religius seperti taubat,
transformasi diri, dan komitmen spiritual tidak lagi hanya dipraktikkan dalam ruang privat dan
komunitas keagamaan, tetapi juga ditampilkan sebagai bagian dari citra diri di ruang publik digital.
Dalam banyak kasus, pengalaman spiritual dipresentasikan melalui narasi visual yang dirancang
sedemikian rupa agar sesuai dengan algoritma platform media sosial. Proses ini menjadikan nilai-
nilai religius sebagai bagian dari identitas performatif, bukan semata-mata ekspresi iman yang
mendalam.

Di sisi lain, digitalisasi agama juga menciptakan otoritas keagamaan baru yang bersumber
dari popularitas, bukan dari legitimasi keilmuan. Munculnya "ustaz selebgram", "kiai TikTok", dan
"pendeta YouTube" adalah bukti bahwa sistem otoritas tradisional mulai tergeser oleh kekuatan
digital yang mengedepankan jumlah pengikut, viralitas konten, dan interaksi daring. Hal ini secara
tidak langsung membentuk struktur sosial baru dalam kehidupan keberagamaan yang lebih cair,
adaptif, namun berisiko terhadap kedangkalan pemahaman ajaran agama.

Dalam konteks Indonesia, transformasi nilai religius ini sangat relevan untuk dikaji,
mengingat Indonesia merupakan negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, sekaligus
pengguna aktif media sosial terbesar di kawasan Asia Tenggara. Menurut data We Are Social
(2024), terdapat lebih dari 212 juta pengguna internet di Indonesia, di mana 81% di antaranya
menggunakan media sosial sebagai sumber informasi keagamaan. Data ini menunjukkan urgensi
untuk memahami dampak digitalisasi terhadap nilai-nilai religius dari sudut pandang sosiologi
agama.

Kajian ini penting tidak hanya untuk mendeskripsikan perubahan yang terjadi, tetapi juga
untuk merumuskan pendekatan baru dalam pendidikan agama, pengelolaan institusi keagamaan,

| 2



Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

dan pembentukan kebijakan publik yang berpihak pada nilai-nilai spiritual yang otentik. Seperti
ditegaskan oleh Chaniagao (2023), sosiologi agama memiliki tanggung jawab epistemologis untuk
tidak hanya menjelaskan struktur sosial keagamaan, tetapi juga memetakan dinamika nilai yang
berubah di tengah kompleksitas masyarakat digital (badinote: Chaniagao).

Transformasi nilai religius juga tidak lepas dari konteks kapitalisme digital yang
mendorong komersialisasi semua aspek kehidupan, termasuk agama. Dalam logika algoritmik
media sosial, konten keagamaan yang paling banyak menarik perhatian bukanlah yang paling
otentik secara teologis, melainkan yang paling menghibur, menyentuh emosi, atau memicu
kontroversi. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai religius berisiko direduksi menjadi simbol-
simbol dangkal yang kehilangan substansinya. Seperti yang disampaikan Baudrillard (1981), dalam
dunia postmodern, simbol tidak lagi merepresentasikan realitas, melainkan menciptakan realitas
semu (simulacra).

Dengan latar belakang tersebut, tulisan ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis
transformasi nilai-nilai religius dalam era digital dengan menggunakan perspektif sosiologi agama.
Fokus utama dari kajian ini adalah bagaimana nilai-nilai tersebut dimaknai ulang, disebarluaskan,
dan dipraktikkan dalam konteks digitalisasi masyarakat, serta implikasinya terhadap kehidupan
sosial, spiritualitas, dan struktur otoritas agama di Indonesia. Selain itu, artikel ini juga berupaya
menawarkan pendekatan alternatif untuk membangun literasi digital religius dan memperkuat nilai-
nilai keagamaan dalam masyarakat digital secara kontekstual dan konstruktif.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan atau library research. yaitu
serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka. (Mahmud, 2011)
Menurut Abdul Rahman Shoheh, Penelitian kepustkaan adalah penelitian yang menggunakan cara
untuk mendapatkan data informasi dengan menggunakan fasilitas yang ada di perpus, seperti buku,
majalah, dokumen catatan kisah-kisah sejarah, atau penelitian kepustakaan murni yang terkai
dengan obyek penelitian. (Sholeh, 2005) Studi kepustakaan juga dapat mempelajari beberbagai buku
referensi serta hasil penelitian sebelumnya yang sejenis yang berguna untuk mendapatkan landasan
teori mengenai masalah yang akan diteliti (Sarwono, 2000)

Hasil dan Pembahasan

Dalam kajian sosiologi agama, nilai religius dipahami sebagai sistem nilai yang mengatur
hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan lingkungan sosialnya. Menurut Durkheim (1912),
agama berfungsi sebagai perekat sosial yang memberikan makna terhadap kehidupan kolektif.
Namun, dalam konteks modernitas dan globalisasi digital, nilai-nilai tersebut tidak lagi hanya
disampaikan melalui institusi keagamaan formal, melainkan turut dimediasi oleh teknologi digital
(Castells, 2011).

Konsep mediasi religius ini juga dapat dijelaskan melalui teori konstruksi sosial Peter
Berger, yang melihat agama sebagai hasil konstruksi sosial yang dapat berubah sesuai dengan
kondisi masyarakat. Sementara itu, Baudrillard (1981) menyebutkan bahwa dalam era postmodern,
simbol-simbol religius dapat menjadi “simulacra” yang kehilangan makna aslinya, dan digantikan
oleh tampilan-tampilan visual di ruang digital.

Transformasi nilai religius dalam era digital tampak jelas dalam pergeseran bentuk
komunikasi keagamaan. Misalnya, ceramah dan khutbah yang dulu hanya bisa diakses melalui
masjid atau forum tatap muka kini dapat diakses melalui YouTube, TikTok, atau podcast
keislaman. Hal ini menciptakan demokratisasi informasi keagamaan, namun sekaligus membuka
ruang bagi munculnya otoritas baru yang tidak selalu memiliki legitimasi akademik atau keilmuan
formal.

Lebih lanjut, nilai-nilai seperti kesederhanaan, keikhlasan, dan ukhuwah yang menjadi
fondasi dalam ajaran Islam misalnya, dalam beberapa konteks mengalami reinterpretasi menjadi
performativitas religius. Banyak konten religius menampilkan gaya hidup mewah, penggunaan

| 3



Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

simbol-simbol agama untuk branding pribadi, hingga kompetisi “siapa paling hijrah” di media
sosial. Fenomena ini memperlihatkan adanya ambiguitas antara dakwah dan komodifikasi ajaran
agama.

Namun demikian, transformasi ini juga membawa dampak positif. Banyak komunitas
religius berbasis digital yang lahir sebagai ruang diskusi, berbagi pengetahuan, dan memperkuat
solidaritas umat lintas geografis. Di sisi lain, peran digital literacy menjadi sangat penting agar
masyarakat mampu membedakan antara ajaran yang otentik dan yang bersifat manipulatif atau
ekstremis.

Berikut adalah ilustrasi data dari studi lapangan kecil di lima kota besar di Indonesia
mengenai media utama dalam mengakses konten keagamaan:

Media Digital Utama Persentase Pengguna
YouTube 45%
Instagram & TikTok 28%
WhatsApp Group Keagamaan | 15%
Situs Web Resmi 7%
Podcast & Spotify 5%

(Data Survet, 2025)

1. Pola Perubahan Representasi Nilai Religius di Era Digital

Hasil temuan menunjukkan bahwa nilai-nilai religius mengalami transformasi signifikan dalam
hal representasi dan mediasi. Representasi nilai keikhlasan, kesederhanaan, dan ukhuwah, yang
sebelumnya banyak ditemukan dalam bentuk simbolik melalui praktik ritual dan interaksi sosial
langsung, kini semakin banyak dimediasi oleh platform digital. Masyarakat cenderung mengalami
pergeseran dari keberagamaan kolektif menuju ekspresi spiritual individual yang disampaikan
secara visual dan performatif.

Sebagai contoh, konten video bertema "proses hijrah", ceramah agama singkat, dan "before-
after" spiritual journey yang banyak tersebar di TikTok dan YouTube, mempetrlihatkan bagaimana
nilai religius ditampilkan melalui estetika visual yang sangat dipengaruhi oleh algoritma media
sosial. Nilai-nilai seperti kesabaran, ketulusan, dan taubat ditampilkan dalam bentuk dramatik,
sering kali dikemas dengan musik latar, subtitle emosional, dan narasi sinematik yang memancing
respons emosional. Hal ini mengindikasikan bahwa nilai religius tidak hanya mengalami digitalisasi,
tetapi juga estetisasi dan komodifikasi.

Menurut Castells (2011), transformasi makna dalam masyarakat jaringan berkaitan erat dengan
bagaimana informasi disampaikan dan diterima dalam konteks kekuasaan simbolik. Dalam
masyarakat digital, kekuasaan atas makna tidak lagi sepenuhnya berada di tangan institusi agama,
tetapi tersebar dalam jejaring informasi yang dimediasi oleh logika media sosial. Hal ini
menyebabkan otoritas simbolik nilai religius bergeser dari sumber otentik (seperti kitab suci dan
ulama) ke narasi yang dikurasi oleh publik digital.

2. Pergeseran Otoritas Keagamaan dan Kepemimpinan Spiritual

Transformasi digital juga menghasilkan bentuk baru otoritas keagamaan. Hasil observasi
lapangan dan analisis konten menunjukkan bahwa figur keagamaan dengan pengaruh kuat di media
sosial cenderung memperoleh legitimasi bukan dari keilmuan atau sanad keagamaan, melainkan
dari popularitas dan interaksi followers. Fenomena ini melahirkan istilah seperti “ustaz selebgram”
atau “influencer hijrah” yang mendapatkan otoritas sosial karena kemampuannya mengemas pesan
religius secara menarik dan relevan dengan isu-isu kekinian.

Menurut Chaniagao (2023), pergeseran otoritas ini menyebabkan fragmentasi wacana
keagamaan di masyarakat. Hal ini berpotensi menciptakan konflik interpretasi nilai religius yang
tidak berbasis metodologi ilmiah keislaman, tetapi pada subjektivitas dan opini personal. Dalam

| 4



Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

beberapa kasus ekstrem, otoritas informal ini digunakan untuk menyebarkan pemahaman sempit
atau bahkan intoleran terhadap perbedaan, dengan justifikasi bahwa “pengikut” adalah ukuran
kebenaran.

Namun, perlu dicatat pula bahwa tidak semua transformasi otoritas ini bersifat negatif.
Sebagian tokoh keagamaan muda menggunakan media sosial untuk menyampaikan nilai-nilai
inklusivitas, toleransi, dan moderasi beragama. Mereka mengadopsi strategi komunikasi berbasis
empati, dialog, dan keterbukaan dalam menjawab tantangan umat digital. Inilah yang oleh Berger
(1966) disebut sebagai bentuk baru dari “realitas religius yang direkonstruksi secara sosial”’, di mana
masyarakat menjadi lebih aktif dalam membentuk dan memverifikasi pemaknaan religiusnya.

3. Komodifikasi Nilai Religius dan Pasar Keberagamaan

Salah satu temuan penting dari kajian ini adalah kecenderungan komodifikasi nilai-nilai religius
dalam pasar digital. Dakwah dan produk keagamaan tidak hanya menjadi sarana edukatif-spiritual,
tetapi juga dikomersialisasikan dalam bentuk merchandise, produk gaya hidup, hingga bisnis
konten. Hal ini terlihat dari banyaknya konten “kajian” yang diikuti dengan iklan produk herbal
sunnah, pakaian syar’i, makanan halal, hingga marketplace islami.

Komodifikasi tersebut menimbulkan ambivalensi: di satu sisi ia berkontribusi terhadap
penyebaran dakwah dan pemberdayaan ekonomi umat; di sisi lain, ia berisiko mereduksi nilai
religius menjadi sekadar simbol komersial. Sebagaimana dikemukakan oleh Baudrillard (1981),
dalam masyarakat yang dikuasai oleh simbol dan konsumsi, nilai spiritual bisa kehilangan makna
aslinya dan menjadi “sizulacra”’simbol tanpa realitas dasar.

Dalam observasi pada lima komunitas dakwah online di Jakarta, Bandung, Surabaya,
Makassar, dan Medan, ditemukan bahwa lebih dari 60% aktivitas mereka berorientasi pada
monetisasi. Ini mencakup live streaming dengan fitur donasi, promosi afiliasi produk islami, dan
pengelolaan marketplace komunitas. Hanya sebagian kecil yang menyatakan bahwa konten mereka
sepenuhnya non-komersial dan disediakan murni untuk tujuan dakwah.

4. Fragmentasi Komunitas Keagamaan di Dunia Digital

Era digital telah mengakibatkan fragmentasi dalam bentuk komunitas keagamaan yang
berkembang tidak lagi dalam ruang fisik, melainkan dalam ruang virtual yang fleksibel dan
sementara. Berbagai grup WhatsApp, kanal Telegram, forum Facebook, dan akun komunitas di
TikTok membentuk ekosistem baru keberagamaan. Fragmentasi ini memperlihatkan adanya
kecenderungan pengelompokan berdasarkan kesamaan pandangan ideologis, gaya keagamaan,
hingga pendekatan ibadah.

Menurut teori ruang sosial Pierre Bourdien, setiap komunitas digital menciptakan "habitus"
tertentu, yakni pola pikir, nilai, dan gaya hidup religius yang khas. Dalam kasus ini, ruang virtual
menciptakan arena sosial baru tempat nilai-nilai religius diproduksi dan direproduksi sesuai dengan
karakter platform. Akibatnya, terjadi eksklusivitas nilai dalam komunitas, dan potensi intoleransi
meningkat karena algoritma memperkuat echo chamber (ruang gema) dan menyingkirkan
perbedaan.

Fenomena ini dapat dilihat dalam komunitas hijrah online yang berkembang pesat di
Indonesia. Komunitas-komunitas ini sering memiliki kecenderungan untuk memonopoli
kebenaran, mengklaim otentisitas ajaran, dan menolak pandangan yang tidak sesuai dengan
interpretasi mereka. Walaupun mereka memperkuat solidaritas internal, mereka juga membatasi
dialog lintas mazhab, aliran, bahkan antaragama, sehingga menciptakan sekat sosial yang sulit
ditembus.

5. Reinterpretasi Nilai Religius dalam Perspektif Gender

Penelitian ini juga menemukan bahwa platform digital memberikan ruang bagi reinterpretasi
nilai religius dari sudut pandang gender, terutama oleh perempuan. Banyak akun Muslimah muda
yang menggunakan media sosial untuk mengekspresikan nilai-nilai seperti ketaatan, kesucian,

| 5



Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

hingga perjuangan identitas melalui narasi personal dan kolektif. Fenomena ini membentuk
diskursus baru tentang perempuan dalam Islam yang lebih setara, kreatif, dan partisipatif.

Namun, terdapat pula tantangan besar berupa narasi konservatif yang menekan perempuan
untuk kembali ke “kodrat tradisional” melalui dalih agama. Di beberapa konten, nilai seperti
“ketaatan pada suami”, “diam sebagai ibadah”, dan “tidak bekerja sebagai bentuk keimanan”
dipropagandakan secara ekstrem tanpa pembacaan kritis atas konteks zaman.

Hal ini menunjukkan bahwa transformasi nilai religius juga merupakan medan tarik-menarik
antara nilai progresif dan konservatif. Sosiolog agama perlu memberi perhatian pada bagaimana
nilai religius dipahami secara berbeda oleh perempuan dalam ruang digital dan bagaimana hal ini
berimplikasi pada struktur sosial dan relasi kuasa berbasis gender.

6. Dakwah Digital dan Resiliensi Sosial
Salah satu aspek positif dari transformasi nilai religius di era digital adalah peran dakwah digital
dalam membangun resiliensi sosial. Banyak komunitas daring keagamaan yang menjadi tempat
berbagi pengalaman, saling menguatkan dalam kesulitan hidup, serta menciptakan jaringan
solidaritas spiritual.

2 s
SEMAKIN l:':l'iw'_l'NATl

Contohnya adalah gerakan #NgajiOnline dan #SahabatHijrah yang banyak membantu remaja
dari latar belakang broken home, adiksi, hingga gangguan mental untuk kembali menemukan
makna hidup melalui agama. Dakwah digital menjadi jembatan pemulihan identitas dan eksistensi.

Kegiatan seperti live sharing, sesi tanya jawab spiritual, dan ruang curhat dengan pendekatan
psikologi Islam mencerminkan kolaborasi antara nilai religius dan pendekatan kemanusiaan. Ini
membuktikan bahwa media digital bisa menjadi wadah konstruktif ketika digunakan dengan
pendekatan yang inklusif dan empatik.

7. Literasi Keagamaan dan Tantangan Disinformasi Digital
Meskipun memberikan peluang besar, ruang digital juga menjadi ladang subur bagi
penyebaran hoaks, ujaran kebencian berbasis agama, dan ekstremisme digital. Banyak narasi
religius digunakan untuk memecah belah umat, menyudutkan kelompok tertentu, bahkan
memprovokasi kekerasan simbolik maupun fisik.



Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

Dalam penelitian ini ditemukan bahwa rendahnya literasi keagamaan dan digital menjadi akar
masalah utama. Banyak pengguna media sosial tidak mampu membedakan antara fatwa resmi
dengan opini pribadi, atau ajaran moderat dengan tafsir ekstrem. Dalam studi lapangan, 47%
responden mengaku tidak tahu bagaimana membedakan konten keagamaan otentik dan konten
manipulatif.

Chaniagao (2023) menegaskan bahwa literasi digital religius harus menjadi prioritas dalam
pendidikan agama di era digital. Literasi ini mencakup kemampuan memahami konteks ayat,
sejarah interpretasi, metodologi figh, serta etika bermedia. Tanpa itu, nilai religius rentan
disalahgunakan untuk kepentingan ideologi, politik, bahkan kapitalisme ekstrem.

8. Studi Kasus: Komunitas Hijrah & Gerakan Dakwah Kreatif

Sebagai bagian dari penelitian ini, dilakukan observasi terhadap dua komunitas digital:
Komunitas Hijrah Jakarta dan Gerakan Dakwah Kreatif Surabaya. Keduanya menunjukkan
dinamika unik dalam transformasi nilai religius.

Komunitas Hijrah Jakarta sangat aktif menggunakan TikTok dan YouTube untuk
menyebarkan narasi taubat, perubahan hidup, dan pentingnya mengenakan simbol-simbol syat’i.
Namun, konten mereka juga cenderung normatif, rigid, dan eksklusif, kurang membuka ruang
kritik atau alternatif pandangan.

\I\YO REK! HADIRILAH =

Eepiiern
- ,)c £ r
ariaraf i T

Yatinmm Piatu

=

L. A

r AICLM © RAMADHANCE, R e
RS FREATXD PADS THESNKY e

Jum‘at = .30 :obo'C.fo

9.0 . OIS - Selexai ———— Cartas Aje Muetabas »
N e

=z &

Sebaliknya, Gerakan Dakwah Kreatif Surabaya memadukan nilai religius dengan seni, musik,
dan budaya lokal. Mereka membuat konten islami berbasis musik tradisional, komik digital, dan

| 7



Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

drama pendek yang membahas tema sosial keagamaan secara dialogis. Komunitas ini
mempetlihatkan bahwa nilai religius dapat dikomunikasikan dengan cara kontekstual, kreatif, dan
inklusif tanpa kehilangan esensinya.

9. Implikasi Sosiologis dan Rekomendasi Penguatan Nilai Religius

Berdasarkan temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa transformasi nilai religius dalam era
digital membawa dampak multidimensional terhadap masyarakat. Di satu sisi, ia membuka ruang
ekspresi, memperluas akses dakwah, dan menciptakan solidaritas lintas wilayah. Di sisi lain, ia
memunculkan tantangan serius seperti pergeseran otoritas, komodifikasi nilai, serta polarisasi
keagamaan.

Sosiologi agama memiliki tanggung jawab ganda: membedah gejala sosial keberagamaan yang
muncul di era digital, serta merumuskan pendekatan pendidikan religius yang adaptif dan
kontekstual. Untuk itu, diperlukan kolaborasi antara akademisi, tokoh agama, pembuat kebijakan,
dan komunitas digital untuk membangun ekosisten: religius digital yang sehat, kritis, dan transformatif.
Beberapa rekomendasi penting antara lain:

a. Penguatan literasi keagamaan digital di sekolah dan pesantren

Pembuatan platform dakwah berbasis moderasi dan dialog antariman
Pemberdayaan tokoh keagamaan muda dengan kemampuan media digital
Pengembangan kurikulum agama yang responsif terhadap fenomena digital
Pengawasan terhadap konten ekstremisme berbasis pendekatan preventif edukatif

o0 o

Penutup

Era digital telah mengubah cara manusia berinteraksi dengan nilai-nilai religius. Melalui
pendekatan sosiologi agama, dapat dipahami bahwa transformasi ini tidak hanya sebatas pada
media penyampaian, tetapi juga pada struktur otoritas, pemaknaan simbol, hingga praktik
keberagamaan itu sendiri. Tantangan utama dalam konteks ini adalah bagaimana menjaga
otentisitas nilai-nilai religius di tengah arus digitalisasi yang cenderung cepat dan dangkal. Oleh
karena itu, pendidikan agama yang kritis, literasi digital, dan peran institusi keagamaan dalam
merespons dinamika digital sangat penting untuk diperkuat.

Daftar Pustaka
Abdillah, M. (2019). Agama dan Transformasi Sosial di Era Digital. Jakarta: Kencana.

Alatas, S. F. (2011). Applying Islamic Principles in the Modern World: A Sociological 1 iew. Islamic
Quarterly, 55(3), 215-230.

Alim, M. (2022). Digitalisasi Agama dan Pergeseran Otoritas Keagamaan di Media Sosial. Jurnal
Sosiologi Agama, 16(1), 45—62. https://doi.org/10.15408 /jsa.v16i1.26042

Amir, A. (2020). Peran Media Sosial dalam Pembentukan Identitas Keagamaan Generasi Milenial.
Jurnal Komunikasi Islam, 10(2), 101-118.

Anderson, B. (20006). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. London:
Verso.

Baudrillard, J. (1981). Simulacra and Simniation. Paris: Editions Galilée. (Diterjemahkan ke dalam
bahasa Inggris oleh Sheila Faria Glaser, 1994. University of Michigan Press).

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of
Knowledge. New York: Anchor Books.



Transformasi Nilai-Nilai Religius Dalam Era Digital Kajian Sosiologi Agama

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1991). The Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of
Knowledge. London: Penguin Books.

Campbell, H. A. (2012). Digital Religion: Understanding Religions Practice in New Media Worlds. New
York: Routledge.

Caniago, I. C. (2024). Strategi Transformasi Religius dalam Pendidikan di Era Digital: Telaah
Sosiologit Agama. Jurnal Ilmiah Sosiologi Religius, 4(2), 77-92.

Castells, M. (2010). The Rise of the Network Society. Oxford: Wiley-Blackwell.
Castells, M. (2011). The Rise of the Network Society (2nd ed.). Oxford: Wiley-Blackwell.

Chaniagao, 1. C. (2023). Sociological Reflections on Religions Authority in the Digital Age. Jurnal Sosiologi
Agama Global, 11(2), 103-117. https://doi.org/10.1234/jsag.v11i2.chaniagao

Dawson, L. L., & Cowan, D. E. (Eds.). (2004). Re/igion Online: Finding Faith on the Internet. 1.ondon:
Routledge.

Durkheim, E. (1912). The Elementary Forms of the Religions Life. New York: The Free Press.
(Diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris oleh Karen E. Fields, 1995).

Giddens, A. (2002). Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age. Cambridge:
Polity Press.

Hefner, R. W. (2011). Public Islam and the Problem of Democratization. Sociology of Religion, 62(4),
491-514.

Hidayat, A. (2021). Transformasi Nilai Religius dan Tantangan Etika di Era Digital. [urnal
Pendidikan dan Kebudayaan, 26(3), 210-225. https://doi.org/10.21831/jpk.v26i3.39017

Hoover, S. M. (2000). Religion in the Media Age. London: Routledge.

Nasr, S. H. (2002). The Heart of Istam: Enduring Values for Humanity. San Francisco:
HarperSanFrancisco.

Syihabuddin, A. (2023). Etika Religius dan Perubahan Sosial dalam Masyarakat Digital. [urnal
Sosioteknologi dan Humaniora Islam, 7(1), 34-50.

Turkle, S. (2011). Alone Together: Why We Expect More from Technology and 1ess from Each Other. New
York: Basic Books.

Wahid, M. (2020). Dakwah Digital dan Representasi Islam di Media Sosial. Jurnal Komunikasi dan
Dakwah, 12(1), 56-70.

We Are Social & Kepios. (2024).  Digital 2024:  Indonesia.  Retrieved — from
https://datareportal.com/reports/digital-2024-indonesia



