
Ihya Al-Arabiyah; Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab 

P-ISSN:  2442-8353 | E- ISSN: 2685-2209 

 

MENDEKONSTRUKSI MITOS ANAK JALANAN DALAM  

FILM CAPERNAUM KARYA NADINE LABAKI  

(KAJIAN SEMIOTIKA ROLAND BARTHES) 

 

Shofwatul Maulidah Ridwan, Rohanda Rohanda, Muhammad Abdul Halim  

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Corresponding E-mail: shofwatulmr@gmail.com  
 

ABSTRACT 

This study aims to analyze how the representation of street children and social 

conditions are constructed as mythical signs in Nadine Labaki's film Capernaum. 

Employing a qualitative approach with Roland Barthes' semiotic method, this 

research examines signs at three levels: denotation, connotation, and myth. The 

results show that the representation of street children, embodied by the character 

Zain, is shaped through visuals of poverty, neglect, and violence, which at the 

connotative level signify street children as victims of social structures. This process 

naturalizes the myth that street children are symbols of the failure of the state and 

society to protect children's rights. In addition, social conditions such as poverty, 

injustice, and child neglect are constructed as mythical signs through visual 

repetition, realistic narratives, and representations of absent state institutions. The 

film Capernaum ultimately constructs a myth about structural injustice that is 

considered a “natural” condition in marginalized communities. This study 

emphasizes that film is not only a medium of entertainment, but also an arena for the 

production of meaning that is capable of constructing social reality through the 

mechanism of signs. 

Keywords: Semiotic, Roland Barthes, Myth, Street Childreen, Social Condition 

This work is licensed under Creative Commons Attribution License 4.0 CC-BY 

International license  

 

 

 

 

 

mailto:shofwatulmr@gmail.com


 

       
54 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

Pendahuluan  

Film Capernaum (2018) karya sutradara Lebanon Nadine Labaki menghadirkan 

kisah tragis Zain, seorang anak laki-laki berusia 12 tahun yang hidup di tengah 

kemiskinan ekstrem di pinggiran Beirut. Zain, bahkan tidak memiliki akta kelahiran, 

nekat menggugat orang tuanya di pengadilan karena membawanya ke dunia yang 

kejam, penuh penderitaan, kekerasan, dan ketidakadilan. Representasi Zain dalam 

film ini bukan sekadar narasi fiksi, melainkan potret nyata dari anak-anak jalanan 

yang terpinggirkan. Elemen visual seperti pakaian compang-camping, lingkungan 

kumuh, dan ekspresi wajahnya yang penuh ketangguhan menjadi tanda-tanda yang 

kaya makna. Film dapat meyakinkan orang melalui pesan-pesan yang terkandung di 

dalamnya. (Sembiring et al., n.d.) 

Karya sastra hidup dan ada di tengah masyarakat, merupakan representasi dari 

kehidupan yang kemudian dikemas ke dalam bentuk yang beragam seperti film yang 

merupakan jenis karya sastra yang sangat digemari oleh masyarakat. (Angelina et al., 

2024) Film merupakan salah satu media massa yang berbentuk audio-visual dan 

sifatnya sangat kompleks (Nur et al., 2021) Film tidak hanya menjadi karya estetika 

tetapi juga berfungsi sebagai alat informasi hiburan, propaganda, juga politik. Selain 

itu film juga dapat menjadi sarana rekreasi dan edukasi, serta sebagai penyebarluasan 

nilai-nilai budaya baru. Film bisa disebut sebagai sinema atau gambar hidup yang 

dapat diartikan sebagai karya seni, bentuk populer dari hiburan, juga produk industri 

budaya. Daya jangkau film sebagai suatu media audio-visual, memiliki pengaruh 

emosional dan popularitas yang hebat. (Wibisono & Sari, 2021)  Melalui bahasa visual 

dan naratifnya, film mampu membentuk, mereproduksi, bahkan mengkritisi mitos-

mitos sosial yang berkembang di masyarakat. Film sebagai karya seni lahir dari proses 

kreatifitas yang menuntut kebebasan berkreativitas. (Dian Novita et al., 2024) 

Fenomena “anak jalanan” yang tergambar dalam film ini mencerminkan realitas 

sosial yang lebih luas di negara Lebanon, di mana lebih dari 1 juta anak pengungsi 

Suriah hidup tanpa perlindungan hukum dasar (UNHCR, 2022). Persoalan tersebut 

tidak hanya ada di Lebanon, tetapi juga memiliki relevansi universal, termasuk dalam 

konteks sosial Indonesia. Melalui pembacaan semiotika Barthes, penelitian ini 

berupaya menunjukkan bahwa di balik narasi kemanusiaan dalam Capernaum, 

tersimpan kritik tajam terhadap sistem sosial dan ideologi yang menormalisasi 

penderitaan anak-anak. Capernaum merupakan salah satu film yang mampu menjadi 

cermin realitas sosial sekaligus alat perubahan. (Rais & Rohanda, 2025) Hal ini 

menimbulkan pertanyaan mendalam tentang bagaimana Zain menjadi  "tanda" 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
55 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

semiotika yang merepresentasikan identitas anak dalam konteks urban miskin. 

Sebagai film yang meraih nominasi Academy Award untuk Best Foreign Language ini 

tidak hanya menyentuh hati penonton global, tetapi juga mengundang analisis 

mendalam terhadap lapisan makna yang tersembunyi di balik representasinya 

(Labaki, 2018). 

Dalam konteks budaya populer, sosok “anak jalanan” kerap dimitoskan sebagai 

representasi penderitaan, kenakalan, atau ketidakberdayaan. Mitos tersebut terbentuk 

melalui konstruksi sosial yang berlangsung lama, hingga seolah-olah menjadi 

“kebenaran” yang tidak perlu dipertanyakan. Fenomena tanda dalam representasi 

Zain sebagai anak jalanan berkaitan erat dengan konsep mitologi semiotik yang 

diuraikan oleh Barthes. Representasi merupakan produksi konsep makna dalam 

pikiran melalui bahasa. (Aristya et al., n.d.) Representasi tidak hanya mengacu pada 

dirinya sendiri, tetapi juga pada orang lain. (Riza & Faishal, n.d.) Representasi sosial 

dapat digunakan untuk menampilkan realitas sosial dalam bentuk tayangan sebagai 

sebuah imitasi dari fenomena di sekitar. (Nahda et al., 2024) 

Semiotika Roland Barthes menganalisis pemaknaan tanda melalui sistem 

pemaknaan denotatif (denotation), konotatif (connotation) dan meta-bahasa 

(metalanguage) atau mitos. (Wibisono & Sari, 2021)  Roland Barthes (1915-1980) 

seorang filsuf Prancis yang memfokusnya salah satu kajian semiotiknya pada ranah 

mitologi. Barthes mempraktikkan semiotika sebagai instrumen untuk membongkar 

struktur makna tersembunyi dalam kebudayaan masyarakat modern seperti tontonan 

pertunjukan sehari-hari, dan konsep-konsep umum. (Taufiq, 2016)Barthes 

mengembangkan pemikirannya melalui esai-esai yang dipublikasikan dalam majalah 

Les Lettres Nouvelles pada pertengahan abad ke-20, yang kemudian dikompilasi 

dalam buku Mythologies (1957/1972, diterbitkan oleh Noonday Press dalam edisi 

Inggris). Pada bagian "Myth Today", Barthes mendefinisikan mitos sebagai bentuk 

komunikasi atau tuturan (discourse) yang menyamarkan ideologi sosial di balik 

penampilan netral. 

Mitos tidak sekadar dianggap sebagai cerita tradisional, tetapi sebagai sistem tanda 

yang berfungsi untuk menaturalisasi ideologi tertentu Ideologi ini dapat tercermin 

dalam tema, karakter, atau pesan yang disampaikan dalam film. (Laily et al., n.d.) 

Dalam Capernaum, citra “anak jalanan” dapat dibaca sebagai mitos modern yang 

menyembunyikan relasi kekuasaan dan struktur sosial yang menindas. Dengan 

mendekonstruksi mitos, penelitian ini berupaya menyingkap bagaimana film 

Capernaum membangun, mengukuhkan, sekaligus menggugat makna-makna sosial 

yang melekat pada figur anak jalanan. Mitos bukan berarti hal-hal khayali atau tidak 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
56 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

nyata. (Gilang Santika et al., 2025) Secara etimologis, mitos berasal dari tuturan Yunani 

kuno yang bersifat statis dan berorientasi masa lalu, tetapi Barthes merevitalisasinya 

sebagai alat berpikir kritis untuk menganalisis objek sehari-hari, seperti iklan atau 

media. Konsep semiotika menurut Barthes juga menjelaskan bahwa tanda memiliki 

tiga tingkat pemaknaan, yakni denotasi (makna literal), konotasi (makna kultural atau 

emosional), dan mitos (makna ideologis). Dalam konteks ini  Zain sebagai tanda 

semiotik dapat dimaknai secara: Denotatif : Zain sebagai anak yang terlantar berjuang 

hidup di jalanan; Konotatif: Simbol ketahanan di tengah kemiskinan; dan  mitos : 

Narasi budaya tentang anak sebagai korban sistem yang tak terelakkan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan kajian 

semiotika Roland Barthes yang fokus pada analisis tanda, mitos, dan representasi 

dalam teks budaya seperti film. Tujuan utamanya adalah mendekonstruksi mitos 

“anak jalanan” dalam film Capernaum (2018) karya Nadine Labaki, dengan 

mengungkap bagaimana mitos tersebut dibangun melalui elemen-elemen semiotika 

seperti denotasi, konotasi, dan mitos sebagai sistem tanda. Penelitian ini bersifat 

deskriptif analitis, menggabungkan teori Barthes dengan analisis film untuk 

mengidentifikasi bagaimana mitos tersebut mempengaruhi pemahaman sosial 

tentang anak jalanan, dan mengungkap makna dan mitos yang tersimpan di balik 

representasi anak dalam film ini. (Kartini, n.d.) 

Penelitian kualitatif dilakukan dengan tidak mengutamakan pada angka-angka, 

tetapi mengutamakan kedalaman penghayatan terhadap interaksi antara konsep yang 

sedang dikaji secara empiris. (Rohanda, 2016)  Fokus utama penelitian ini bukan pada 

angka atau statistik, tetapi pada pemahaman makna di balik tanda-tanda yang 

terdapat dalam film. Penelitian yang deskriptif artinya data terurai dalam bentuk kata-

kata atau gambar-gambar, bukan dalam bentuk angka-angka. (Semi, 2012) Penelitian 

ini bertujuan untuk menggali dan menjelaskan makna-makna simbolik yang 

membentuk representasi anak, khususnya dalam konteks mitos modern yang 

dibentuk melalui media film. Film ini membawa penonton menyelami kenyataan 

yang keras bagi anak-anak yang terabaikan, memperlihatkan dampak kemiskinan 

yang merusak, ketidakadilan sosial, serta kelalaian orang dewasa terhadap hak-hak 

anak. (Listiawati et al., 2025)  

Analisis yang diteliti oleh penulis adalah audio dan visual. Audio meliputi: 

dialog/monolog dan musik. Sedangkan visual meliputi: angel, setting, serta 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
57 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

gesture/aksi: Monolog adalah teks yang berupa percakapan tunggal, yaitu berbicaea 

dengan diri sendiri (percakapan batin); Dialog adalah teks yang berupa percakapan 

lebih dari satu orang; Setting adalah unsur film yang bermuatan tentang konsep, 

tempat serta properti yang digunakan; Angle adalah pengambilan gambar dari segala 

sudut; Gesture adalah bahasa tubuh.  

Mengacu pada karya Barthes seperti Mythologhies (1957) dan Element of Semiology 

(1964) di mana mitos didefinisikan sebagai tanda kedua yang menaturalisasi ideologi. 

Film Capernaum ini akan dianalisis sebagai teks semiotika yang mendekonstruksi 

mitos anak jalanan melalui narasi, visual, dan dialog. Semiotika Barthes berfokus pada 

bagaimana tanda-tanda membentuk makna denotatif, konotatif, hingga makna 

mitologis yang merepresentasikan sistem ideologi tertentu dalam masyarakat. Melalui 

mekanisme mitos, kebudayaan dapat menyembunyikan ideologi dalam bentuk 

makna yang tampak “biasa” bagi masyarakat. (Difadrana & Rohanda, 2025) 

Melalui pendekatan ini, peneliti tidak hanya membaca film sebagai cerita, tetapi 

sebagai teks budaya yang membangun dan menyebarkan makna-makna ideologis. 

Dalam konteks penelitian ini, yang dianalisis adalah bagaimana sosok anak (Zain) 

dimaknai secara simbolik sebagai tanda sosial yang mengandung nilai-nilai tertentu 

seperti kepolosan, penderitaan, ketidakadilan, dan perlawanan terhadap sistem. 

Hasil dan Pembahasan 

Dalam film Capernaum, tokoh Zain tidak hanya sekadar anak yang hidup di jalanan, 

tetapi sebagai figur yang memadatkan berbagai pengalaman sosial tentang 

kemiskinan dan keterlantaran. Anak-anak dan kemiskinan kini menjadi subjek yang 

semakin populer dalam lanskap dunia perfilman kontemporer, terutama dalam genre 

film yang berupaya memberikan suara kepada yang terpinggirkan. Masalah ini 

mencerminkan kenyataan sosial yang jauh lebih luas, bagaimana anak-anak sering 

kali menjadi korban sistem yang tidak adil, baik itu sistem ekonomi, hukum, atau 

budaya. Gambaran anak-anak seperti Zain dalam media bukan sekadar bentuk 

kepedulian sinematik, tetapi upaya memahami bagaimana masyarakat 

mengonseptualisasikan kerentanan anak terhadap kekerasan, pengabaian, dan 

eksploitasi. Oleh karena itu, penting untuk meneliti bagaimana representasi anak 

diciptakan, ditafsirkan, dan dikomunikasikan melalui film.  

 Dengan jelas film ini menyoroti persoalan penderitaan anak-anak di wilayah 

marjinal Lebanon, di mana mereka tidak hanya mengalami kemiskinan ekstrem tetapi 

juga pengabaian terhadap hak-hak fundamental. Film ini menempatkan Zain di 

lingkungan yang kumuh, padat, dan tidak layak. Ruang yang menciptakan kesan 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
58 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

bahwa ia hidup di dunia yang tidak memberi pilihan. Tampilan ini bekerja sebagai 

tanda denotatif, yaitu potret atau gambaran nyata kehidupan anak jalanan. 

Ketika tanda tersebut dibaca lebih dalam, muncul konotasi bahwa kehidupan 

seperti ini tidak sekadar kondisi pribadi Zain. Ia menjadi simbol anak-anak lain yang 

dibentuk oleh struktur sosial yang timpang. Relasinya dengan keluarga yang tidak 

mampu dan dengan lingkungan yang keras menunjukkan bahwa anak jalanan 

diposisikan sebagai individu yang tidak pernah diperhitungkan oleh sistem. 

Dari proses inilah mitos terbentuk. Film menaturalisasi gagasan bahwa anak 

jalanan adalah hasil sampingan dari sebuah tatanan sosial yang gagal. Kehadiran 

negara yang minimal, pendidikan yang tidak terjangkau, dan keluarga yang tidak 

berdaya menjadi rangkaian tanda yang akhirnya memperkuat mitos: anak jalanan 

adalah konsekuensi yang dianggap wajar dari ketidakmerataan sosial.  

Konstruksi Kondisi Sosial sebagai tanda mitos: kemiskinan, ketidakadilan, dan 

penelantaran anak. Film turut membuka kondisi sosial sebagai rangkaian tanda yang 

bekerja secara sistemik. Kemiskinan ditampilkan bukan sebagai keadaan pasif, tetapi 

sebagai mekanisme yang memerangkap. Keluarga Zain tidak miskin karena malas, 

melainkan karena mereka tidak memiliki akses pada peluang sosial. Konstruksi 

seperti ini membuat kemiskinan tampil sebagai lingkaran yang diwariskan, bukan 

hasil pilihan individu.  

Ketidakadilan tampak melalui perlakuan hukum yang sangat timpang. Zain, 

seorang anak kecil yang harus berdiri di pengadilan untuk mempertanyakan mengapa 

ia dilahirkan ke dunia yang tidak memberinya perlindungan dan kelayakan. Adegan 

tersebut menggeser makna ketidakadilan dari ranah personal menuju ranah 

struktural. Hukum hadir, tetapi kehadirannya terlambat dan tidak mengatasi akar 

dari semua masalah itu. 

Penelentaran anak bukan hanya sebagai kegagalan keluarga, melainkan sebagai 

refleksi dari ketidakmampuan negara menyediakan jaringan pengaman. Tidak ada 

lembaga sosial, petugas, atau sistem yang benar-benar dapat melindungi anak-anak 

seperti Zain. Muncul mitos kedua bekerja bahwa kondisi sosial yang keras merupakan 

”kenyataan alami” bagi kelompok miskin, seolah tidak ada jalan lain. 

 

 

 

 

 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
59 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

Tabel Konstruksi Tanda tentang Anak Jalanan dalam Film 

No Adegan/Dialog Denotasi Konotasi Mitos 

1 

00:52 

زين : بدي اشتكى على  

 اهلي  

ليه بدكتشتكي  القاض ي : 

  على اهلك

خلفونيلأن زين :   

 

Seorang anak 

laki-laki 

menuntut 

orang tuanya 

di pengadilan 

Anak kecil 

mengalami 

penderitaan 

hidup yang 

mendalam 

- Keluarga 

seharusnya jadi 

pelindung anak 

- Zain justru 

melihat mereka 

sebagai pihak 

yang paling 

bertanggung 

jawab atas 

penderitaannya. 

2 
نادن : انه زين ما عنده  

وسيىئة ولاده وما انه  

  مسجل بالدوائر الرسمي

Pengacara atau 

pihak 

pengadilan 

yang sedang 

menjelaskan 

kondisi hukum 

seorang anak 

Anak dianggap 

“tidak ada” 

secara hukum. 

Negara tidak 

mengakui 

keberadaan 

rakyat miskin 

Kritik terhadap 

birokrasi dan 

sistem hukum 

yang 

diskriminatif. 

Negara gagal 

menjalankan 

fungsi 

kemanusiaannya. 

3 

11:02 

14:42 

Zain bekerja di 

jalanan, 

berjualan jus, 

menjadi kuli 

angkut 

Anak tidak 

mendapatkan 

hak masa kanak-

kanak 

Realitas Zain 

bekerja keras sejak 

kecil dianggap 

“kodrat” bagi 

mereka yang lahir 

miskin, seolah 

tidak ada pilihan 

lain. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
60 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

4 

زين: سحر، تعالى إلى هنا  

معي! لماذا يوجد دمٌ على  

 السراويل القصيرة بكِ؟ 

 

Zain 

menemukan 

darah haid di 

celana adiknya, 

dan ekspresi 

khawatir yang 

muncul dari 

pertanyaan 

tersebut. 

Menstruasi 

menandai 

bahwa anak 

perempuan 

telah “dewasa” 

menurut 

pandangan 

tradisional. 

Menstruasi 

dianggap bukan 

tanda biologis 

semata, tapi “izin 

sosial” bagi laki-

laki untuk 

mengklaim tubuh 

perempuan. 

5  

16.45 

Zain sedang 

membersihkan 

celana milik 

Sahar yang 

terkena darah 

haid 

Ia mengambil 

peran dewasa 

melindungi dan 

merawat 

adiknya, karena 

orang tua 

mereka lalai. 

Anak miskin 

dianggap wajar 

untuk dewasa 

dini; tubuh 

perempuan 

dijadikan tanda 

nilai sosial. 

6 

 

24:29 

سليم : يسلمواتفضلي يا  

 اسعد

Assaad datang 

melamar Sahar, 

keluarga 

menyambut 

dengan 

minuman. 

Sahar terdiam 

menggambarkan 

posisi 

perempuan 

tidak memiliki 

kendali atas 

tubuhnya sejak 

kecil 

Perilaku orang tua 

Sahar 

menunjukkan 

kepercayaan 

bahwa 

menikahkan anak 

adalah satu-

satunya jalan 

keluar dari 

kemiskinan 

7 

28:20 

Zain 

mengambil 

makanan 

secara diam-

diam 

Tindakan 

terpaksa demi 

bertahan hidup 

Anak sebagai 

produk dari 

ketimpangan 

ekonomi 

8 29:35 

 سعاد : يا صايع الصغير 

(Zain) disiksa 

secara fisik dan 

verbal oleh 

orang tuanya 

Kekerasan 

dalam rumah 

tangga. 

Anak adalah milik 

orang tua, 

sehingga orang 

tua berhak 

memarahi, 

memukul, atau 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
61 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

mengatur hidup 

anak sesuka hati 

9 29:36 

Zain memarahi 

ibunya sebagai 

bentuk 

penolakan 

terhadap 

pernikahan 

dini adiknya 

Kesadaran Zain 

terhadap 

ketidakadilan 

dan eksploitasi 

Anak sebagai 

suara moral yang 

lebih dewasa dari 

orang tuanya 

 

10 

33:03 

Zain duduk di 

dalam bus 

dengan wajah 

letih dan 

rambut kusut, 

memegang 

kantong plastik 

biru yang 

tampak berisi 

sedikit barang.  

Pelarian Zain 

adalah simbol 

pemberontakan 

terhadap 

ketidakadilan, 

pencarian 

identitas dan 

kebebasan dari 

belenggu sosial 

yang telah 

menindasnya 

sejak kecil. 

Zain melarikan 

diri bukan karena 

kebencian, tapi 

karena sistem 

sosial telah gagal 

memenuhi hak 

dasarnya sebagai 

anak, hak untuk 

dicintai, 

dilindungi, dan 

hidup 

bermartabat. 

11 

 

Zain bertemu 

dengan 

seorang wanita 

pekerja yang 

bernama Rahil 

(imigran 

Ethiopia)  

- Zain datang 

sebagai anak 

tanpa rumah, 

tanpa adanya 

perlindungan, 

dan tanpa status 

sosial. 

- Rahil adalah 

imigran tanpa 

dokumen 

identitas, yang 

juga hidup 

dalam ketakutan 

Dalam wacana 

sosial dan politik, 

imigran sering 

dimitoskan 

sebagai beban 

atau bahaya bagi 

negara., namun 

Rahil justru 

digambarkan 

sebagai figur 

keibuan yang 

penuh kasih, yang 

telah 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
62 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

dan 

ketidakpastian. 

menyelamatkan 

Zain. 

Analisis Semiotika Roland Barthes yang digunakan dalam penelitian ini mengambil 

beberapa poin dari adegan film Capernaum untuk menentukan denotasi, konotasi, dan 

mitos. Simbol dan tanda-tanda yang terdapat di dalam film berusaha ditangkap 

dengan menganalisis adegan-adegan atau scene yang ada.  

Gambar 1. Scene 1. 00:52 

Tabel 1. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos pada scene 1 

Denotasi Konotasi Mitos 

Seorang anak laki-laki 

sedang duduk di 

pengadilan ia menuntut 

orang tuanya 

Anak kecil mengalami 

penderitaan hidup yang 

mendalam sehingga ia 

harus mengadukan orang 

tuanya ke pengadilan 

- Keluarga seharusnya 

menjadi pelindung anak 

- Zain justru melihat 

keluarga sebagai pihak 

yang paling bertanggung 

jawab atas 

penderitaannya. 

Analisis: 

Scene ini memperlihatkan seorang anak laki-laki bernama Zain Al-Hajj yang sedak 

duduk di kursi pengadilan. Denotasi, adegan ini menampilkan Zain sebagai subjek 

utama yang sedang mengikuti proses persidangan untuk menuntut orang tuanya. 

Ruang pengadilan dengan kursi-kursi dan suasana formal mempertegas konteks 

hukum yang tidak lazim bagi seorang anak dibawah umur.  

Konotatif, kehadiran Zain di ruang pengadilan menandakan kondisi penderitaan 

hidup yang ekstrem. Seorang anak yang seharusnya berada dalam ruang 

perlindungan keluarga justru tampil sebagai pihak yang menuntut keadilan terhadap 

orang tuanya sendiri. Tatapan wajah Zain yang serius dan sikap tubuhnya yang pasif 

merepresentasikan beban psikologis yang harus ia tanggung akibat kehidupan yang 

keras. Adegan ini menyiratkan bahwa keputusan Zain mengadukan orang tuanya ke 

pengadilan bukanlah bentuk pembangkangan, melainkan respons atas pengalaman 

hidup yang menindas. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
63 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

Mitos, adegan ini membongkar ideologi dominan mengenai keluarga dan 

kelahiran anak. Film ini meruntuhkan mitos bahwa orang tua selalu melakukan yang 

terbaik bagi anak-anaknya, menjadi pelindung bagi keluarganya. Kelahiran yang 

secara sosial sering dianggap sebagai anugerah justru dimaknai sebagai kutukan 

dalam konteks dunia yang rusak dan tidak mampu menjamin kesejahteraan anak.  

 

Gambar 2. Scene 2. 06:37 

 نادن : انه زين ما عنده وثيقة ولادة وما انه مسجل بالدوائر الرسمي 

Tabel 2. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos pada scene 2 

Denotasi Konotasi Mitos 

Pengacara atau pihak 

pengadilan yang sedang 

menjelaskan kondisi 

hukum seorang anak.  

 

Anak dianggap “tidak 

ada” secara hukum. 

Negara tidak mengakui 

keberadaan rakyat miskin 

Kritik terhadap birokrasi 

dan sistem hukum yang 

diskriminatif. Negara 

gagal menjalankan fungsi 

kemanusiaannya, karena 

mengabaikan hak-hak 

paling dasar dari anak-

anak yang lahir di 

lingkungan miskin dan 

tertindas. 

Analisis:  

Seorang pengacara atau perwakilan pihak pengadilan yang sedang menjelaskan 

kondisi hukum seorang anak. Denotasi, adegan ini memperlihatkan aparat hukum 

yang berbicara dalam ruang sidang dengan ekspresi serius dan bahasa formal, 

menandakan proses hukum yang tengah berlangsung.  

Konotatif, penjelasan yang disampaikan oleh pihak pengadilan mengandung 

makna penghapusan ekesistensi seorang anak secara hukum. Anak digambarkan 

sebagai subjek yang “tidak ada” karena tidak tercatat secara administratif. 

Ketidakhadiran identitas hukum ini menunjukkan bahwa negara hanya mengakui 

keberadaan warga negara melalui dokumen, bukan melalui realitas kemanusiaan. 

Anak-anak yang terlahir dari keluarga miskin yang tidak memiliki akta kelahiran dan 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
64 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

identitas diri ini diposisikan sebagai individu yang tidak memiliki hak, suara, maupun 

perlindungan hukum.  

Mitos, adegan ini merepresentasikan kritik terhadap birokrasi dan sistem hukum 

yang diskriminatif. Film Capernaum membangun mitos tentang negara yang gagal 

menjalankan fungsi kemanusiaannya, karena lebih mengutamakan aturan 

administratif daripada hak dasar anak. Negara dalam film ini digambarkan tidak 

hadir untuk melindungi kelompok paling rentan, khususnya anak-anak dari 

lingkungan miskin dan tertindas. Melalui dialog aparat hukum, film menegaskan 

bahwa kemiskinan tidak hanya menghasilkan penderitaan fisik, tetapi juga 

penghapusan identitas dan hak asasi manusia secara struktural.  

Gambar 3. Scene 3. 11:19 

Tabel 3. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos pada scene 3 

Denotasi Konotasi Mitos 

Zain sedang mengangkut 

tabung gas, galon dan peti 

sayur di toko milik Assaad. 

Ia bekerja di bawah terik 

matahari, dengan 

lingkungan padat dan 

kumuh 

Ini bukan hanya 

menggambarkan kerja fisik, 

tapi juga beban moral dan 

sosial yang dipikul anak-

anak dalam sistem ekonomi 

yang tidak adil 

Zain menjadi simbol tenaga 

kerja murah yang 

dimanfaatkan oleh kelas 

ekonomi yang sedikit lebih 

tinggi (Assaad). Ia bekerja 

tanpa kontrak, tanpa 

perlindungan, dan tanpa 

upah yang layak 

Analisis:  

Scene ini memperlihatkan Zain yang sedang mengangkut tabung gas, galon air, dan 

peti sayur di toko milik Asaad. Secara denotatif, adegan ini menampilkan aktivitas 

kerja fisik yang berat yang dilakukan oleh seorang anak kecil di bawah terik matahari, 

dengan latar lingkungan pemukiman yang padat dan kumuh. 

Konotatif, adegan ini tidak hanya menggambarkan kerja fisik semata, tetapi juga 

merepresentasikan beban sosial dan moral yang dipikul oleh Zain sebagai anak. 

Pekerjaan berat tersebut menunjukkan bahwa Zain dipaksa mengambil peran orang 

dewasa demi bertahan hidup. Lingkungan kerja yang keras dan eksploitatif 

menandakan ketimpangan dalam sistem ekonomi, di mana anak-anak dari keluarga 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
65 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

miskin kehilangan masa kecilnya dan dijadikan bagian dari rantai produksi tanpa 

perlindungan maupun hak yang layak.  

Mitos, film Capernaum membangun wacana bahwa kerja keras sejak usia dini 

dianggap sebagai sesuatu “wajar” bahkan “kodrati” bagi anak-anak yang lahir dalam 

kemiskinan. Zain diposisikan sebagai simbol tenaga kerja murah yang dimanfaatkan 

oleh kelas ekonomi yang sedikit lebih tinggi. Mitos ini menormalisasi eksploitasi anak 

dengan dalih kebutuhan hidup dan realitas sosial, sehingga ketidakadilan struktural 

dalam sistem ekonomi tidak lagi dipertanyakan, melainkan diterima sebagai takdir. 

Gambar 4. Scene 4. 15:14 

 زين: سحر، تعالى إلى هنا معي! لماذا يوجد دمٌ على السراويل القصيرة بكِ؟

Zain: Sahar, sini ikut aku! Kenapa ada darah di celanamu? 

Tabel 4. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos pada scene 4 

Denotasi Konotasi Mitos 

Zain menemukan darah 

haid di celana adiknya, 

dan ekspresi khawatir 

yang muncul dari 

pertanyaan tersebut. 

Menstruasi menandai 

bahwa anak perempuan 

telah “dewasa” menurut 

pandangan tradisional 

Menstruasi dianggap 

bukan tanda biologis 

semata, tapi “izin sosial” 

bagi laki-laki untuk 

mengklaim tubuh 

perempuan. 

Analisis:  

Pada scene ini, film memperlihatkan Zain menemukan darah haid di celana 

adiknya, Sahar, saat mereka sedang berjualan di jalan. Denotasi, adegan ini 

menampilkan ekspresi keterkejutan dan kekhawatiran Zain ketika menyadari kondisi 

fisik adiknya, yang ditandai dengan pertanyaan langsung mengenai darah tersebut. 

Konotatif, darah haid tidak hanya dimaknai sebagai fenomena biologis saja, 

melainkan sebagai penanda sosial bahwa Sahar telah dianggap ”dewasa” menurut 

pandangan tradisional. Reaksi cemas Zain menunjukkan kesadarannya terhadap 

bahaya sosial yang mengancam adiknya, karena menstruasi sering kali dipahami 

sebagai legitimasi untuk memasukkan anak perempuan ke dalam logika pernikahan 

dini dan relasi kuasa laki-laki. Dengan demikian, adegan ini merepresentasikan 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
66 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

ketakutan akan hilangnya masa kanak-kanak Sahar dengan berubahnya posisi 

tubuhnya menjadi objek sosial.  

Mitos, Film Capernaum membongkar mitos patriarkal yang mengonstruksi 

perempuan sebagai milik laki-laki, dan tubuh perempuan ditentukan nilainya 

berdasarkan fungsi sosial-ekonominya bagi keluarga. Mitos ini menormalisasi praktik 

pernikahan dini dan kekerasan struktural terhadap anak perempuan dengan dalih 

tradisi, kehormatan keluarga dan kebutuhan ekonomi.  

 
Gambar 5. Scene 5. 16:45 

Tabel 5. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos pada scene 5 

Denotasi Konotasi Mitos 

Zain sedang 

membersihkan celana 

milik Sahar yang terkena 

darah haid 

Ia mengambil peran 

dewasa melindungi dan 

merawat adiknya, karena 

orang tua mereka lalai 

- Anak miskin dianggap 

wajar untuk dewasa dini   

-Patriarki dan 

ketimpangan kelas yang 

menindas anak-anak dan 

perempuan.  

Analisis: 

Pada scene ini, memperlihatkan sepasang tangan Zain yang sedang mencuci kain 

atau pakaian yang berlumuran darah di sebuah wastafel. Denotasi, adegan ini 

menampilkan aktivitas mencuci dengan air mengalir dari keran, di mana darah 

tampak larut dan hilang bersama aliran air. 

Konotatif, tindakan mencuci darah merepresentasikan upaya penghapusan jejak 

dari sesuatu yang dianggap memalukan dan berbahaya secara sosial. Darah yang 

sebelumnya muncul sebagai penanda. Mitos, film mengonstruksi menstruasi anak 

sebagai legitimasi kultural untuk pernikahan dini. Mitos bekerja dengan 

menyederhanakan tubuh anak perempuan menjadi penanda kedewasaan seksual, 

sekaligus menutupi fakta bahwa Sahar masih berada dalam usia kanak-kanak. Dalam 

perspektif Barthes, mitos tersebut menaturalisasi praktik eksploitasi anak perempuan 

dengan membungkusnya dalam logika tradisi dan kebutuhan ekonomi keluarga.  

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
67 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

 
Gambar 6. Scene 6. 24:29 

Tabel 6. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos pada scene 6 

Denotasi Konotasi Mitos 

Assaad datang melamar 

Sahar, keluarga 

menyambutnya dengan 

menyajikan minuman. 

Sahar duduk diam, pasif, 

dan terpaksa, 

menggambarkan posisi 

perempuan tidak 

memiliki kendali atas 

tubuhnya sejak kecil 

- Perilaku orang tua Sahar 

menunjukkan 

kepercayaan bahwa 

menikahkan anak adalah 

satu-satunya jalan keluar 

dari kemiskinan 

- Penindasan tampak 

sebagai “kebaikan” atau 

“takdir” yang tidak dapat 

ditentang 

Analisis :  

Scene ini memperlihatkan seorang anak perempuan bernama Sahar, yang duduk di 

dalam sebuah ruang domestik, sementara seorang laki-laki dewasa, Asaad, berada di 

dekatnya, ibu Sahar menyajikan minuman. Denotasi, adegan ini menampilkan Sahar 

yang tampak pasif dan diam, dengan ekspresi wajah yang tidak nyaman. Diaolog 

yang menyertai adegan ini memperkuat relasi kuasa antara tokoh dewasa dan anak.  

Konotatif, tindakan pemberian minuman tersebut tidak dimaknai sebagai gestur 

kepedulian, melainkan sebagai simbol dominasi dan kontrol terhadap tubuh anak 

perempuan. Posisi Sahar yang diam dan tidak berdaya menandakan hilangnya 

otonomi diri, sementara kehadiran laki-laki dewasa merepresentasikan relasi kuasa 

yang timpang. Adegan ini menyiratkan bahwa Sahar ditempatkan sebagai objek yang 

harus patuh dan menerima keputusan orang dewasa, tanpa ruang untuk 

menyuarakan kehendaknya sendiri. Sebuah wujud dari ideologi patriarki itu adalah 

ketika perempuan dipandang lebih rendah daripada laki-laki, laki-lakilah yang 

sejatinya mengatur perempuan. (Arianty et al., n.d.) 

Mitos, film ini membongkar mitos patriarkal yang menormalisasi penguasaan 

tubuh anak perempuan oleh laki-laki atas nama pernikahan, perlindungan, atau 

kebutuhan keluarga. Dalam kasus Sahar, pernikahannya dengan Asaad 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
68 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

menempatkannya dalam posisi yang sangat rentan, mengambil haknya atas masa 

kanak-kanak dan otonomi sebagai individu. (Meisyaroh, 2025) Anak perempuan 

diperlakukan sebagai komoditas sosial-ekonomi yang dapat dipertukarkan demi 

kepentingan orang dewasa. Mitos ini melegitimasi praktik  pernikahan dini dan 

kekerasan struktural terhadap anak perempuan dengan membungkusnya dalam 

narasi kepatuhan, tradisi, dan stabilitas ekonomi keluarga. Film ini mengkritik 

bagaimana ideologi patriarki bekerja secara halus melalui tindakan sehari-hari yang 

tampak biasa, namun tidak adil.  

 

 

 

 

Gambar 7. Scene 7. 28:20 

Tabel 7. Makna Denotasi, Konotasi, dan Mitos pada scene 7 

Denotasi Konotasi Mitos 

Anak mengambil 

makanan secara diam-

diam 

Tindakan terpaksa 

mencuri makanan demi 

bertahan hidup 

Tindakan mencuri tidak 

lagi dibaca sebagai deviasi 

moral, melainkan sebagai 

gejala dari ketidakadilan 

sosial yang telah 

dinormalisasi. 

Analisis:  

Pada scene ini memperlihatkan Zain sedang berada dalam toko milik Asaad, 

memegang makanan dan memasukkannya ke dalam jaket. Denotasi, adegan tersebut 

menunjukkan tindakan seorang anak yang mengambil barang tanpa izin di ruang 

komersial. Tindakan tersebut dilakukan secara sembunyi-sembunyi.  

Konotatif, tindakan mencuri dimaknai bukan sebagai perilaku kriminal, 

melainkan sebagai strategi bertahan hidup. Fokus kamera pada tangan dan wajah 

Zain yang mengonotasikan rasa lapar, ketakutan, dan keterdesakan. Rak toko yang 

penuh barang kontras dengan kondisi Zain yang serba kekurangan, sehingga 

menciptakan makna ketimpangan antara ketersediaan sumber daya dan akses 

terhadapnya. Dalam konteks ini, mencuri diposisikan sebagai respons terhadap 

situasi sosial yang meniadakan pilihan bagi anak.  

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
69 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

Mitos, film membangun gagasan bahwa pelanggaran hukum yang dilakukan 

anak jalanan merupakan konsekuensi yang “dapat dimaklumi” dari kemiskinan 

struktural. Mitos ini bekerja dengan menggeser fokus dari tindakan individu ke 

kegagalan sistem sosial dalam memenuhi kebutuhan dasar anak.  

Gambar 8. Scene 8. 29:05 

Souad : “dasar bajingan kecil” 

Tabel 8. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos pada scene 8 

Denotasi Konotasi Mitos 

(Zain) disiksa secara fisik 

dan verbal oleh orang 

tuanya 

Kekerasan dalam rumah 

tangga 

- Keluarga adalah ruang 

aman bagi anak.  

- Kekerasan dalam 

keluarga miskin sebagai 

hal yang wajar dan tak 

terbantahkan. 

Analisis:  

Pada scene ini, film memperlihatkan Zain yang berada di dalam ruangan yang 

sempit bersama seorang perempuan dewasa, yang tampak menarik atau mendorong 

tubuhnya secara kasar. Denotatif, adegan ini menampilkan ekspresi ketegangan, serta 

kontak fisik yang menunjukkan adanya tindakan kekerasan. Ruang yang sempit dan 

pencahayaan redup memperkuat suasana konflik dan ketidaknyamanan. Konflik 

dapat terjadi karena adanya perbedaan pendapat, perbedaan etnis ataupun budaya 

serta perbedaan kepentingan yang ada pada masyarakat tertentu. (Zaka Qodhi & 

Dayudin, 2019) 

Konotatif, adegan ini merepresentasikan relasi kuasa yang timpang antara anak 

dan orang dewasa dalam lingkup keluarga. Tubuh Zain diperlakukan sebagai objek 

pelampiasan emosi dan kekuasaan, bukan sebagai subjek yang memiliki hak untuk 

dilindungi. Kekerasan fisik yang dialaminya menandakan normalisasi disiplin keras 

terhadap anak, terutama dalam keluarga miskin, di mana kemarahan, frustasi 

ekonomi, dan tekanan hidup dilampiaskan kepada anggota keluarga yang paling 

lemah. Adegan ini menunjukkan hilangnya ruang aman bagi anak di dalam rumah, 

yang seharusnya menjadi tempat perlindungan.  

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
70 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

Mitos, film mengonstruksi gagasan bahwa kekerasan terhadap anak merupakan 

konsekuensi yang dianggap wajar dari tekanan ekonomi dan kondisi sosial yang 

berat. Mitos ini bekerja dengan menyamarkan akar struktural kekerasan seperti 

kemiskinan dan ketidakadilan dan mengalihkannya menjadi persoalan domestik 

semata. Dalam perspektif Barthes, mitos tersebut menaturalisasi kekerasan sebagai 

realitas yang tidak dapat terhindarkan dalam keluarga kelas bawah.  

Gambar 9. Scene 9. 29.36 

Tabel 9. Makna denotasi, Konotasi, dan Mitos pada scene 9 

Denotasi Konotasi Mitos 

Zain memarahi ibunya 

karena nekat menikahkan 

adiknya: “Dia masih 

kecil!”. Sebagai bentuk 

penolakan terhadap 

pernikahan dini adik 

perempuannya. 

Kesadaran Zain terhadap 

ketidakadilan dan 

eksploitasi 

- Anak sebagai suara 

moral yang lebih dewasa 

dari orang tuanya 

- Kritik terhadap budaya 

patriarki dan kemiskinan 

struktural 

Analisis:  

Scene ini memperlihatkan Zain dalam kondisi emosional yang meledak ketika 

menghadapi ibunya terkait rencana pernikahan Sahar dan Asaad. Denotasi, adegan 

ini menampilkan konflik fisik dan verbal dalam ruangan yang sempit dan gelap. 

Gestur Zain yang agresif, wajah yang tegang, penuh amarah, serta upaya orang 

dewasa untuk menahannya menandakan sistuasi pertengkaran yang intens. Dialog 

“Bu, dia masih kecil” secara eksplisit menegaskan bahwa Zain keberatan terhadap 

keputusan tersebut. 

Konotasi, kemarahan Zain dimaknai sebagai bentuk perlawanan terhadap praktik 

sosial yang menempatkan anak perempuan sebagai objek ekonomi. Sahar tidak 

diposisikan sebagai subjek dengan hak menentukan masa depannya, melainkan 

sebagai komoditas yang dapat ditukar demi kepentingan keluarga. Reaksi Souad, ibu 

Zain yang menepis keberatan Zain “jangan sok tahu” mengonotasikan bagaimana 

otoritas orang dewasa dan tradisi sosial membungkam suara anak, bahkan ketika 

menyangkut perlindungan terhadap anak lain.  

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
71 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

Mitos, film mengonstruksi praktik pernikahan dini sebagai realitas yang telah 

dinormalisasi dalam kondisi kemiskinan struktural. Mitos ini bekerja dengan 

menampilkan pernikahan anak bukan sebagai kekerasan, melainkan sebagai solusi 

pragmatis atas keterbatasan ekonomi. Dalam perspektif Barthes, mitos semacam ini 

berfungsi menutupi relasi kuasa dan ketidakadilan gender, sehingga eksploitasi anak 

perempuan tampak sebagai keputusan keluarga yang “masuk akal”.  

Dalam konteks representasi anak jalanan, adegan ini menempatkan Zain sebagai 

figur yang justru memiliki kesadaran moral lebih tinggi dibanding orang dewasa di 

sekitarnya. Kemarahannya bukan sekadar luapan emosi saja, tetapi bentuk resistensi 

terhadap sistem nilai yang menormalisasi penelantaran dan kekerasan terhadap anak. 

Gambar ini memperkuat mitos tentang kegagalan keluarga dan struktur sosial dalam 

melindungi hak anak, sekaligus menunjukkan bagaimana anak dipaksa menjadi 

subjek kritis sebelum waktunya.  

Gambar 10. Scene 10. 33:03 

Tabel 10. Makna denotasi, Konotasi, dan Mitos pada scene 10  

Denotasi Konotasi Mitos 

Zain duduk di dalam bus 

dengan wajah letih dan 

rambut kusut, memegang 

kantong plastik biru yang 

tampak berisi sedikit 

barang.  

Pelarian Zain adalah 

simbol pemberontakan 

terhadap ketidakadilan, 

sekaligus bentuk 

pencarian identitas dan 

kebebasan dari belenggu 

sosial yang telah 

menindasnya sejak kecil. 

Zain melarikan diri bukan 

karena kebencian, tapi 

karena sistem sosial telah 

gagal memenuhi hak 

dasarnya sebagai anak, 

hak untuk dicintai, 

dilindungi, dan hidup 

bermartabat. 

Analisis:   

Zain meninggalkan rumahnya setelah pertengkaran hebat dengan orangtua nya 

karena mengetahui adiknya Sahar akan dinikahkan. Denotasi, visual tersebut 

menunjukkan seorang anak yang berada dalam perjalanan, dengan ekspresi wajah 

murung dan tatapan kosong. Latar cahaya alami dan posisi tubuh Zain yang 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
72 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

menyandar menandakan situasi transisi perpindahan dari lingkaran keluarga nya 

menuju ruang publik tanpa tujuan yang jelas.  

Konotatif, kepergian Zain dimaknai sebagai bentuk pengasingan diri yang dipicu 

oleh kekecewaan dan ketidakberdayaan. Ekspresi wajah yang tertunduk dan diam 

mengonotasikan kesedihan, kelelahan emosional, serta keterputusan hubungan 

dengan keluarga. Kepergian ini bukan petualangan, melainkan pelarian dari rumah 

yang gagal memberikan rasa aman.  

Mitos, film mengonstruksi kepergian anak dari rumah sebagai konsekuensi yang 

dinormalisasi dari konflik keluarga dan kemiskinan struktural. Mitos ini bekerja 

dengan menampilkan anak yang meninggalkan rumah bukan sebagai korban 

penelantaran, melainkan subjek yang memilih pergi. Dalam perspektif Barthes, narasi 

semacam ini menyamarkan tanggung jawab orang dewasa dan sistem sosial atas 

kondisi yang memaksa anak kehilangan hak atas keluarga dan perlindungan. 

 

 

Gambar 11. Scene 11. 33:03 

Tabel 11. Makna denotasi, Konotasi, dan Mitos pada scene 11 

Denotasi Konotasi Mitos 

Zain bertemu dengan 

seorang wanita pekerja 

yang bernama Rahil 

(imigran Ethiopia)  

- Zain datang sebagai anak 

tanpa rumah, tanpa adanya 

perlindungan, dan tanpa 

status sosial. 

- Rahil adalah imigran 

tanpa dokumen identitas, 

yang juga hidup dalam 

ketakutan dan 

ketidakpastian. 

Dalam wacana sosial dan 

politik, imigran sering 

dimitoskan sebagai beban 

atau bahaya bagi negara., 

namun Rahil justru 

digambarkan sebagai figur 

keibuan yang penuh kasih, 

yang telah menyelamatkan 

Zain. 

Analisis: 

Pada scene ini menampilkan pertemuan pertama Zain dengan Rahil di sebuah 

ruang kerja informal. Denotasi, visual tersebut memperlihatkan seorang anak laki-laki 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
73 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

dan seorang perempuan dewasa yang sedang berinteraksi dengan latar kursi dan 

perlengkapan kerja sederhana.  

 Konotatif, interaksi ini memaknai ruang kerja sebagai ruang alternatif bagi 

kelompok marginal untuk saling berhubungan dan bertahan hidup. Ekspresi Rahil 

yang relatif terbuka dan posisi tubuh Zain yang waspada mengonotasikan pertemuan 

dua subjek yang sama-sama berada di luar sistem perlindungan negara. Perbedaan 

usia, gender, dan latar belakang budaya tidak menghalangi terbentuknya relasi awal 

yang bersifat pragmatis dan berbasis kebutuhan.  

Mitos film mengonstruksi solidaritas di antara kelompok marginal sebagai 

pengganti absennya negara dan institusi formal. Mitos ini menampilkan bahwa 

perlindungan dan kepedulian justru muncul dari sesama individu yang sama-sama 

terpinggirkan, bukan dari struktur sosial yang seharusnya bertanggung jawab. Dalam 

perspektif Barthes, mitos tesebut menaturalisasi kegagalan negara dengan 

mengalihkan fungsi perlindungan sosial ke relasi personal antar individu marginal.  

Pertemuan ini menjadi titik awal pembentukan ruang aman semu bagi Zain, 

sekaligus memperluas representasi anak jalanan tidak hanya sebagai korban, tetapi 

sebagai subjek yang membangun relasi sosial di tengah keterbatasan. Dengan 

demikian gambar ini berfungsi sebagai tanda mitos yang menunjukkan bagaimana 

kemiskinan dan migrasi ditautkan dalam narasi survival, serta memperkuat 

konstruksi kondisi sosial sebagai latar yang melahirkan solidaritas.  

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa film Capernaum secara konsisten membangun 

representasi anak jalanan melalui sistem tanda yang bekerja pada level denotasi, 

konotasi, dan mitos sebagaimana dikemukakan oleh Roland Barthes. Anak jalanan 

tidak sekadar ditampilkan sebagai subjek yang hidup di ruang publik, tetapi 

dikonstruksi sebagai hasil dari rangkaian kondisi sosial yang timpang, mulai dari 

kemiskinan, kekerasan dalam keluarga, hingga penelantaran struktural. 

Representasi Zain sebagai anak yang bekerja, mencuri, mengalami kekerasan, dan 

akhirnya meninggalkan rumah membentuk mitos tentang “ketahanan” anak miskin 

yang dipaksa bertahan hidup secara mandiri. Mitos ini menaturalisasi penderitaan 

anak sebagai konsekuensi yang dianggap wajar dari kondisi sosial, sekaligus 

menyamarkan tanggung jawab keluarga, negara, dan struktur sosial terhadap 

perlindungan hak anak. 

Selain itu, film ini juga mengonstruksi kondisi sosial seperti pernikahan dini, 

ketidakadilan gender, dan absennya negara sebagai tanda mitos yang dilegitimasi 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
74 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

oleh kemiskinan. Tubuh anak, khususnya anak perempuan, direduksi menjadi 

penanda kedewasaan biologis dan nilai ekonomi, sementara suara dan kepentingan 

anak diabaikan. Dalam konteks ini, Capernaum tidak hanya merepresentasikan realitas 

sosial, tetapi juga mengkritik cara masyarakat menormalisasi eksploitasi dan 

penelantaran anak. 

Dengan demikian, melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, penelitian ini 

menegaskan bahwa film Capernaum berfungsi sebagai teks ideologis yang membuka 

ruang pembacaan kritis terhadap mitos anak jalanan. Film ini memperlihatkan bahwa 

anak jalanan bukanlah akibat dari pilihan individu, melainkan produk dari kegagalan 

sistem sosial yang lebih luas. 

Referensi 

Arianty, M. W., Budiharjo, G., Sunan, U., & Djati, G. (n.d.). Hijai-Journal on Arabic 

Language and Literature |. 

Aristya, I. S., Wijaya, A., Salsabila, M., Muhammadiya, S., & Alam, P. (n.d.). 

REPRESENTASI PEREMPUAN DALAM FILM “JUST MOM” KARYA JEIHAN 

ANGGA DAN HANUNG BRAMANTYO (KAJIAN SEMIOTIKA ROLAND 

BARTHES). http://jurnal.stkipm-pagaralam.ac.id/ 

Bahasa, P., Sastra Indonesia, D., Maritim Raja, U., Haji, A., & Author, C. (2024). 

SOCIOLOGICAL ANALYSIS OF LITERATURE IN THE FILM YUNI BY KARYA 

KAMILA ANDINI nalisis Sosiologi Sastra Dalam Film Yuni Karya Kamila Andini 

Nadila Angelina 1a Abdul Malik 2b Fabio Testy Ariance Loren 3c Suhardi 4d 

Ahada Whyusari 5e Dody Irawan 6f. Pendidikan Dan Humaniora, 8(1). 

https://doi.org/10.36526/js.v3i2.3477 

Dian Novita, E., Suryono, J., & Hariyanto, ; (2024). Analisis Semiotika Komunikasi 

Interpersonal dalam Film Pendek “Pulang” (Analisis Semiotika Roland Barthes). 

In Media and Empowerment Communication Journal (Vol. 3, Issue 2). 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/mecomm 

Difadrana, T. R., & Rohanda, R. (2025). THE CONSTRUCTION OF THE IDENTITY 

OF ISLAMIC YOUTH MOVEMENT CADRES IN THE MARCH “PEMUDA 

PEMBELA AGAMA” BY SURAEDI: A SEMIOTIC ANALYSIS OF ROLAND 

BARTHES. Gunung Djati Conference Series, 55. https://conferences.uinsgd.ac.id 

Gilang Santika, R., Rohanda, R., Supianudin, A., & Sunan Gunung Djati Bandung, U. 

(2025). Deconstructing Myths in Osama Hajjaj Caricatures: Semiotic Analysis of the 

Israel-Palestine Conflict on Instagram Dekonstruksi Mitos dalam Karikatur Osama 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
75 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

Hajjaj: Analisis Semiotika Konflik Israel-Palestina di Instagram. 16(1), 80–99. 

https://doi.org/10.35891/sa.v16.i1.6528 

Kartini. (n.d.). ANALISIS SEMIOTIK ROLAND BARTHES DALAM FILM LAYANGAN 

PUTUS. 

Laily, M., Wati, K., Rohman, F., & Yuniawan, T. (n.d.). Analisis Semiotika Roland 

Barthes dan Nilai Moral dalam Film Pendek Tilik 2018 Karya Wahyu Agung 

Prasetya. In Bahasa dan Sastra (Vol. 9, Issue 2). Pendidikan. https://e-

journal.my.id/onoma 

Listiawati, N., Nurhasan, M., dan Sastra Arab, B., & Sunan Gunung Djati, U. (2025). 

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Refleksi Sosial Dalam Film Capernaum )  Karya كفرناحوم)

2. Nadine Labaki: (Kajian Sosiologi Sastra). 

http://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium 

Meisyaroh, F. , D. D. , R. R. (2025). Denotative and Conotative Meanings in the 

Dialogue of Capernaum a Semiotic Approach to Nadine Labaki’s Work. Alibbaa’: 

Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 2, 1–23. https://doi.org/10.19105/ajpba.v2i1.4130 

Nahda, L. M., Hariyadi, H., & Rizkidarajat, W. (2024). Analisis Semiotika Roland 

Barthes pada Representasi dan Konstruksi Sosial Perempuan dalam Serial Gadis 

Kretek. Jurnal Ilmu Sosial Humaniora Indonesia, 4(1), 113–131. 

https://doi.org/10.52436/1.jishi.164 

Nur, S., Program, F., Bahasa, S., Sastra, D., & Fakultas Bahasa, I. (2021). Analisis 

Semiotika Roland Barthes pada Film “Nanti Kita Cerita Hari Ini” (NKCTHI) Karya 

Angga Dwimas Sasongko. In Journal Anthology of Film and Television Studies (Vol. 

1, Issue 2). 

Pengantar Dan Metode Penelitian Budaya Indra Tjahyadi. (N.D.). 

Rais, M. H., & Rohanda, R. (2025). THE SOCIAL CRITICISM IN THE FILM 

CAPERNAUM BY NADINE LABAKI THROUGH CHARLES SANDERS 

PEIRCE’S SEMIOTIC FRAMEWORK. Gunung Djati Conference Series, 55. 

https://conferences.uinsgd.ac.id 

Riza, F., & Faishal, M. (n.d.). IJCSS 4 (1) (2023) Pages International Journal of Cultural and 

Social Science REPRESENTATION OF MORAL MESSAGES IN LITTLE MOM FILM 

(ROLAND BARTHES’ SEMIOTIC ANALYSIS). 

Rohanda, R. (2016). METODE PENELITIAN SASTRA (Teori, Metode, Pendekatan dan 

Praktik). LP2M UIN SGD Bandung . 

Sembiring, D. A., Alfikri, M., & Muary, R. (n.d.). IJCSS 4 (1) (2023) Pages International 

Journal of Cultural and Social Science Representation of Moral Messages in the Film 

“KKN di Desa Penari” (Roland Barthes Semiotics Analysis). 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
76 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

Semi, M. Atar. (2012). Metode Penelitian Sastra . CV. Angkasa. 

Taufiq, W. (2016). Semiotika untuk Kajian Sastra dan Al-Qur’an. PENERBIT YRAMA 

WIDYA . 

Wibisono, P., & Sari, D. Y. (2021). ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES 

DALAM FILM BINTANG KETJIL KARYA WIM UMBOH DAN MISBACH YUSA 

BIRA. Jurnal Dinamika Ilmu Komunikasi, 1(1), 30–43. 

Zaka Qodhi, M., & Dayudin. (2019). 

TINDAK_KEKERASAN_DALAM_NOVEL_LAILUN_WA_Q. 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive

