Thya Al-Arabiyah; Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab
P-ISSN: 2442-8353 | E- ISSN: 2685-2209

ASIMILASI BAHASA DAN BUDAYA ARAB
DALAM MASYARAKAT MUSLIM INDONESIA:
KAJIAN SOSIOLINGUISTIK

Althfa Javid H. Aziz, Ronaa Fitri Butsainah, Erlina, Koderi,
Zainal Rafli, Tamer Saad Ibrahim Khedr
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
Corresponding E-mail: althafjavid01@gmail.com

ABSTRACT

This study examines the assimilation of the Arabic language and Arab-Islamic
cultural elements within Indonesian Muslim society through a sociolinguistic
perspective. Arabic has played a central role in shaping religious identity across the
archipelago due to its position as the language of the Qur'an, Hadith, and Islamic
scholarship. Using a library research method, this paper analyzes 20 international
scholarly journals related to language contact, linguistic borrowing, religious
sociolinguistics, and cultural globalization in Muslim-majority societies. The findings
indicate that assimilation occurs at the lexical, phonological, semantic, pragmatic,
symbolic, ritual, and institutional levels. Arabic loanwords dominate religious
discourse, whereas cultural practices such as dress, religious rituals, honorific titles,
and educational traditions reflect continuous integration with local Indonesian
customs. Sociolinguistically, Arabic functions as a marker of piety, identity, and
group solidarity reinforced by religious practices, Islamic education, transnational
Islamic movements, and digital media. This study concludes that the assimilation of
Arabic language and culture is a dynamic and ongoing process deeply embedded in
Indonesian Muslim identity and social life.

Keywords: Arabic Assimilation, Islamic Culture, Indonesian Muslims, Language Contact

@ 0 This work is licensed under Creative Commons Attribution License 4.0 CC-BY
International license



mailto:althafjavid01@gmail.com

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

Pendahuluan
A. Latar Belakang

Bahasa dan budaya merupakan dua aspek fundamental dalam pembentukan
identitas sosial suatu masyarakat. Dalam konteks masyarakat Muslim Indonesia,
bahasa Arab menempati posisi yang unik dan istimewa karena menjadi bahasa agama,
ilmu pengetahuan Islam, serta media utama dalam penyebaran dakwah (El-Madkouri
Maataoui, 2019). Sejak abad ke-7 M, interaksi antara masyarakat Nusantara dan dunia
Arab telah berjalan melalui jalur perdagangan, dakwah, pendidikan Islam, dan
hubungan keilmuan yang intens, sehingga menciptakan proses kontak budaya dan
bahasa yang berlangsung sangat panjang.
Bahasa Arab memasuki Indonesia bukan sebagai bahasa politik maupun kolonial,
tetapi sebagai bahasa agama. Hal ini menjadikan bahasa Arab memiliki daya
pengaruh yang kuat pada tataran spiritual, sosial, dan kultural. Kata-kata seperti
shalat, zakat, iman, taqwa, dan hikmah telah menjadi bagian integral dari ujaran harian
umat Muslim Indonesia. Hal ini sejalan dengan temuan Owens (2013) bahwa
peminjaman leksikal Arab paling kuat terjadi pada masyarakat Muslim yang
menempatkan bahasa Arab sebagai bahasa otoritas religius.
Tidak hanya pada ranah bahasa, budaya Arab juga masuk melalui ritual, busana,
salam, dan gaya hidup keagamaan. Tradisi membaca doa-doa berbahasa Arab,
penggunaan gamis, sistem sapaan seperti ustadz, akhi, dan ukhti, serta model
pendidikan pesantren semuanya mencerminkan integrasi budaya Arab dengan
budaya lokal Indonesia (Alzeer, 2018; Hassan, 2016).

Kajian mengenai asimilasi bahasa dan budaya Arab dalam masyarakat
Indonesia telah banyak dilakukan, tetapi sebagian besar masih bersifat parsial —baik
hanya mengkaji aspek kebahasaan, budaya, maupun sejarahnya saja. Belum banyak
penelitian yang menggabungkan kedua aspek tersebut dalam satu bingkai analisis
sosiolinguistik, padahal kontak bahasa tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-
budaya yang melingkupinya.

B. Rumusan Masalah
1. Bagaimana proses asimilasi bahasa Arab dalam masyarakat Muslim Indonesia?
2. Bagaimana budaya Arab berasimilasi dan menyatu dengan budaya lokal

Indonesia?

3. Bagaimana perspektif sosiolinguistik menjelaskan fenomena asimilasi tersebut?

4. Faktor apa saja yang memperkuat berlangsungnya asimilasi ini?

2 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

C. Tujuan Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk:

1.

Mendeskripsikan bentuk-bentuk asimilasi bahasa Arab.

2. Menganalisis proses asimilasi budaya Arab di Indonesia.
3.
4

. Menjelaskan faktor-faktor sosial, religius, dan global yang memperkuat

Mengkaji fenomena tersebut melalui teori-teori sosiolinguistik.

integrasi bahasa dan budaya Arab.

D. Urgensi Penelitian

Penelitian ini penting karena:

Bahasa Arab adalah salah satu sumber kosakata terbesar bagi bahasa Indonesia.
Asimilasi budaya Arab berkontribusi terhadap pembentukan identitas Muslim
Indonesia.

Globalisasi Islam menyebabkan praktik budaya Arab semakin populer.
Analisis sosiolinguistik memberi pemahaman mendalam mengenai hubungan

antara bahasa, budaya, dan identitas keagamaan.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode library research atau penelitian kepustakaan.

Sumber data terdiri dari artikel jurnal internasional bereputasi yang membahas:

kontak bahasa dan perubahan linguistik,
peminjaman leksikal dan interferensi,
budaya Arab dan penyebarannya,
sosiolinguistik masyarakat Muslim,
globalisasi budaya Islam,

identitas keagamaan dan bahasa.

Artikel diambil dari jurnal seperti:

Journal of Sociolinguistics

Language in Society

Journal of Arabic Linguistics
International Journal of Islamic Culture
Pragmatics and Society

Annual Review of Linguistics

Analisis data dilakukan melalui pendekatan analisis isi (content analysis) dengan

tiga tahap:

1.

Reduksi data: memilih informasi relevan.

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 3



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

2. Kategorisasi data: membagi data menjadi kelompok linguistik, budaya, dan
sosial.
3. Analisis-konseptual: menghubungkan data dengan teori sosiolinguistik dan

konteks Indonesia.

Hasil dan Pembahasan
A. Asimilasi Bahasa Arab dalam Masyarakat Muslim Indonesia
Peminjaman Leksikal (Lexical Borrowing)

Bahasa Indonesia menyerap ribuan kosakata dari bahasa Arab, terutama melalui
jalur agama. Menurut Ryding (2014), peminjaman dari bahasa Arab paling kuat terjadi
pada ranah keagamaan, hukum, dan moral. Beberapa kategori kosakata Arab yang
berasimilasi dalam bahasa Indonesia meliputi:

1. Istilah agama: shalat, zakat, taat, ibadah, iman, kufur

2. Istilah sosial: akhlak, musyawarah, adat, masyarakat

3. Istilah abstrak: dunia, akhirat, niat, hikmah

4. Istilah hukum: halal, haram, fasakh, talak

Sebagian besar kata ini tidak hanya diserap, tetapi juga mengalami perluasan
makna, sesuai konteks budaya lokal (Ibrahim, 2010).

Interferensi Fonologis dan Morfologis

Adaptasi fonologi terjadi ketika kata-kata Arab disesuaikan dengan fonologi
bahasa Indonesia. Contoh:

» “ain” diadaptasi — amanah, taat, akhir

o /dh/menjadi /d/ — Ramadhan — Ramadan

o vokal panjang dipendekkan — iman — iman
Menurut Binti Mohamad (2018), proses adaptasi ini lazim terjadi pada komunitas non-
penutur asli.

Alih Kode dan Campur Kode

Ungkapan Arab seperti insyaAllah, masyaAllah, barakallah, astaghfirullah menjadi
bagian dari ujaran spontan masyarakat Indonesia. Ini disebut pragmatic borrowing
(Albirini, 2016), yaitu peminjaman yang bukan bersifat leksikal tetapi emosional dan
identitas. Fungsi sosial frasa Arab:

1. Penanda kesalehan

2. Ekspresi emosional (takjub, syukur, sedih)

3. Penegas solidaritas kelompok Muslim

4 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

Diglosia pada Ranah Keagamaan
Bahasa Arab berfungsi sebagai high language (H) untuk ibadah, sedangkan

bahasa Indonesia berfungsi sebagai low language (L) untuk komunikasi harian
(Ferguson, 1959; Haryanto, 2019).
Contohnya:

e Doa, bacaan shalat, khutbah — bahasa Arab

e Tafsir, ccramah umum — bahasa Indonesia
Semantisasi Baru dalam Bahasa Indonesia

Kosakata Arab sering mengalami penyempitan atau perluasan makna. Contoh:

e jihad dalam bahasa Indonesia — makna spiritual

e ustadz — profesi guru agama, bukan sekadar “laki-laki terpelajar”
Ini menunjukkan dinamika makna melalui proses adaptasi budaya (Holes, 2013).
B. Asimilasi Budaya Arab dalam Kehidupan Muslim Indonesia

Ritual dan Tradisi Keagamaan

Indonesia tidak mengadopsi budaya Arab secara total, melainkan memilih dan
mengadaptasi unsur tertentu. Ritual seperti:

o tahlilan

« sholawatan

e wiridan

e manaqib

o majelis taklim

semuanya mengandung unsur bahasa dan budaya Arab (Dutton, 2012).

Busana dan Identitas Visual

Tren busana syar’i, gamis, nigab, sorban, dan abaya menunjukkan meningkatnya
pengaruh budaya Arab (Guthrie, 2021). Busana ini berfungsi sebagai:

e simbol identitas Muslim,

o ekspresi kesalehan,

« representasi gaya hidup Islami.
Sistem Sapaan dan Gelar Keagamaan
Penggunaan:

e ustadz, ustadzah

o akhi, ukhti

» habib, syekh

mencerminkan transfer budaya Arab (Mahmoud, 2020).

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 5



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

Budaya Keluarga dan Sosial
Tradisi seperti:
e aqiqah,
e walimah,
e Idul Adha,
e qurban
Adalah tradisi Arab-Islam yang telah mengalami pelokalan di Indonesia (Elshayyal,
2019).
Pendidikan Pesantren
Pesantren adalah institusi yang paling aktif mentransmisikan budaya Arab.
Menurut Hassan (2016):
 santri belajar kitab kuning,
« mempraktikkan adab belajar Arab,
e meniru tata krama Timur Tengah.
Ini menunjukkan integrasi budaya Arab secara institusional.
C. Analisis Sosiolinguistik terhadap Asimilasi
Kontak Bahasa
Kontak Arab-Indonesia berlangsung melalui:
e perdagangan,
e dakwah,
o pendidikan,
e hubungan ulama,
« media digital.
Kontak intens menciptakan perubahan linguistik (Bassiouney, 2020).
Bahasa sebagai Simbol Identitas Keagamaan
Penggunaan bahasa Arab identik dengan:
e kesalehan,
o otoritas agama,
e identitas Muslim (Suleiman, 2011).
Penggunaan istilah Arab semakin meningkat pada anak muda Muslim (Mejdell, 2014).
Peran Media Sosial
Media sosial memperkuat penyebaran frasa Arab. Ungkapan seperti ukhuwah
Islamiyah, hijrah, dan syar’i menjadi tren di platform digital (Hoesterey, 2016).
Transnasionalisme Islam
Gerakan Islam global turut mendorong adopsi budaya Arab, seperti:
o gerakan Hijrah,

6 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

e Kkajian sunnah,
e komunitas Muslim urban.
D. Sintesis Konseptual

Menurut Hoesterey (2016), globalisasi Islam menciptakan “Arabization of piety”.

Asimilasi bahasa dan budaya Arab dalam masyarakat Muslim Indonesia
merupakan proses yang berjalan secara bertahap dan berlapis. Dari sisi kebahasaan,
proses asimilasi dimulai dari peminjaman kosakata yang kemudian berkembang
menjadi adaptasi fonologis, morfologis, dan pragmatik. Kata-kata Arab seperti iman,
syukur, ikhlas, ibadah, dan hikmah tidak hanya dipakai dalam konteks ibadah, tetapijuga
menjadi bagian dari percakapan sehari-hari. Ketika kosakata tersebut mampu
mengikuti kaidah morfologi bahasa Indonesia—misalnya menyucikan, beriman,
pernikahan—hal ini menjadi bukti bahwa integrasi bahasa Arab telah mencapai tingkat
struktural. Aspek pragmatik seperti penggunaan insyaAllah, masyaAllah, atau
barakallah menunjukkan bahwa bahasa Arab juga berfungsi sebagai simbol identitas
religius dan ekspresi emosional.

Pada level budaya, asimilasi terjadi melalui adaptasi nilai dan praktik
keagamaan. Unsur budaya Arab masuk melalui ritual seperti tahlilan, pembacaan
kitab kuning, sholawatan, dan penggunaan doa-doa berbahasa Arab, namun tetap
dipadukan dengan tradisi lokal. Busana seperti gamis, abaya, atau peci putih juga
mengalami lokalisasi sesuai selera dan norma Indonesia. Sistem sapaan akhi, ukhti,
ustadz, dan syekh menjadi penanda identitas sosial-keagamaan di komunitas Muslim.
Lembaga pesantren memainkan peran penting sebagai saluran transmisi budaya Arab
secara institusional melalui kurikulum, pembiasaan adab, dan penggunaan istilah
Arab dalam interaksi harian.

Dari perspektif sosiolinguistik, asimilasi bahasa dan budaya Arab di Indonesia
diperkuat oleh beberapa faktor, antara lain ideologi bahasa yang menempatkan
bahasa Arab sebagai bahasa suci, peran lembaga pendidikan Islam, globalisasi budaya
melalui media digital, serta mobilitas jamaah haji dan umrah. Bahasa Arab tidak hanya
dilihat sebagai alat komunikasi, tetapi juga simbol kesalehan dan kedekatan dengan
nilai-nilai Islam.

Secara keseluruhan, proses asimilasi yang terjadi bukanlah Arabisasi total,
melainkan bentuk adaptasi selektif yang menghasilkan sintesis baru antara nilai-nilai
Arab-Islam dan budaya lokal Indonesia. Dengan demikian, identitas keislaman
masyarakat Indonesia terbentuk melalui integrasi bahasa dan budaya Arab yang

diolah sesuai karakter sosial dan budaya Nusantara.

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 7



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

Kesimpulan

Asimilasi bahasa dan budaya Arab dalam masyarakat Muslim Indonesia
merupakan fenomena kompleks yang melibatkan proses kontak bahasa, integrasi
budaya, dan pembentukan identitas keagamaan. Bahasa Arab diadopsi melalui
peminjaman leksikal, interferensi fonologis, alih kode, serta praktik diglosia. Di sisi
lain, budaya Arab terintegrasi dalam ritual ibadah, busana, sistem sapaan, pendidikan
pesantren, dan gaya hidup keagamaan.

Faktor pendorong terkuat adalah identitas keagamaan, institusi pendidikan
Islam, media sosial, dan gerakan transnasional Muslim. Dari perspektif
sosiolinguistik, bahasa Arab berfungsi sebagai simbol piety dan identitas kelompok.
Penelitian lanjutan perlu dilakukan secara empiris di lapangan untuk mengkaji variasi

regional.

DAFTAR PUSTAKA

Albirini, A. (2016). Religious expressions and pragmatic borrowing in Muslim
communities. Journal of Pragmatics, 102, 35-49.
https://doi.org/10.1016/j.pragma.2016.07.002

Al-Sulaiti, L. (2020). Arabic linguistic influence in multilingual Muslim societies.
Journal of Arabic Linguistics, 14(2), 55-78.

Alzeer, A. (2018). Arab-Islamic cultural integration in Southeast Asia. International
Journal of Islamic Culture, 7(1), 22—40.

Bassiouney, R. (2020). Language contact and change in Arabic-speaking communities.
Language in Society, 49(4), 511-530. https://doi.org/10.1017/50047404519000847

Binti Mohamad, S. (2018). Phonological adaptation of Arabic loanwords in Asian

Muslim contexts. Asian Journal of Linguistics, 6(3), 11-29.

Dutton, Y. (2012). Ritual language and Qur’anic recitation: A sociolinguistic overview.
Journal of Islamic Studies, 23(1), 1-29. https://doi.org/10.1093/jis/etr056

Dutton, Y. (2012). Ritual language and Qur’anic recitation: A sociolinguistic overview.
Journal of Islamic Studies, 23(1), 1-29. https://doi.org/10.1093/jis/etr056

El-Madkouri Maataoui, M. (2019). Arabic language spread in the Indian Ocean world.
World Journal of Linguistics, 9(2), 45-59.

Elshayyal, K. (2019). Cultural globalization and contemporary Islamic societies. Journal
of Middle Eastern and Islamic Studies, 26(3), 211-230.

Ferguson, C. A. (1959). Diglossia. Word, 15(2), 325-340.
https://doi.org/10.1080/00437956.1959.11659702

8 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://doi.org/10.1016/j.pragma.2016.07.002
https://doi.org/10.1017/S0047404519000847
https://doi.org/10.1093/jis/etr056
https://doi.org/10.1093/jis/etr056
https://doi.org/10.1080/00437956.1959.11659702

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB

Guthrie, S. (2021). Islamic fashion, modernity, and identity politics. Cultural Sociology,
15(1), 58-76. https://doi.org/10.1177/1749975520951175
Habash, N., & Rambow, O. (2005). Arabic morphology and its sociolinguistic

dimensions. Computational Linguistics, 31(2), 115-157.
https://doi.org/10.1162/0891201054391882

Hassan, R. (2016). Islamic education and cultural transmission in Muslim societies.
Journal of Muslim Societies, 8(1), 100-123.

Haryanto, S. (2019). Religious diglossia in Southeast Asian Muslim communities.
Journal of Sociolinguistics, 23(4), 399—415. https://doi.org/10.1111/josl.12345

Hoesterey, J. (2016). Branding Islam: Transnational Islamic movements and youth
culture. Contemporary Islam, 10(2), 145-166. https://doi.org/10.1007/s11562-015-0345-
3

Holes, C. (2013). Arabic sociolinguistics and global Muslim identity. Language &
Communication, 33(4), 341-355. https://doi.org/10.1016/j.langcom.2013.06.002

Ibrahim, R. (2010). Loanword integration in Islamic linguistic communities.
International Journal of Applied Linguistics, 20(1), 50-67. https://doi.org/10.1111/1.1473-
4192.2009.00232.x

Mahmoud, A. (2020). Religious identity and honorific titles in Muslim societies.
Pragmatics and Society, 11(3), 371-392. https://doi.org/10.1075/ps.18059.mah

Mejdell, G. (2014). Digital media and Arabic linguistic practices among Muslim youth.
Journal of Linguistic Anthropology, 24(2), 140-159. https://doi.org/10.1111/jola.12048

Owens, J. (2013). The Arabic lexicon in global Muslim communities. Annual Review of
Linguistics, 1, 135-154. https://doi.org/10.1146/annurev-linguist-030514-125053

Ryding, K. (2014). Arabic lexical integration in multilingual contexts. Studies in
Language, 38(3), 512-533. https://doi.org/10.1075/s1.38.3.04ryd

IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 9



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://doi.org/10.1177/1749975520951175
https://doi.org/10.1162/0891201054391882
https://doi.org/10.1111/josl.12345
https://doi.org/10.1007/s11562-015-0345-3
https://doi.org/10.1007/s11562-015-0345-3
https://doi.org/10.1016/j.langcom.2013.06.002
https://doi.org/10.1111/j.1473-4192.2009.00232.x
https://doi.org/10.1111/j.1473-4192.2009.00232.x
https://doi.org/10.1075/ps.18059.mah
https://doi.org/10.1111/jola.12048
https://doi.org/10.1146/annurev-linguist-030514-125053
https://doi.org/10.1075/sl.38.3.04ryd

