
Ihya Al-Arabiyah; Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab 
P-ISSN:  2442-8353 | E- ISSN: 2685-2209 

 

ASIMILASI BAHASA DAN BUDAYA ARAB  

DALAM MASYARAKAT MUSLIM INDONESIA:  

KAJIAN SOSIOLINGUISTIK 

 

Althfa Javid H. Aziz, Ronaa Fitri Butsainah, Erlina, Koderi,  

Zainal Rafli, Tamer Saad Ibrahim Khedr 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 

Corresponding E-mail: althafjavid01@gmail.com  

 

ABSTRACT 

This study examines the assimilation of the Arabic language and Arab–Islamic 

cultural elements within Indonesian Muslim society through a sociolinguistic 

perspective. Arabic has played a central role in shaping religious identity across the 

archipelago due to its position as the language of the Qur'an, Hadith, and Islamic 

scholarship. Using a library research method, this paper analyzes 20 international 

scholarly journals related to language contact, linguistic borrowing, religious 

sociolinguistics, and cultural globalization in Muslim-majority societies. The findings 

indicate that assimilation occurs at the lexical, phonological, semantic, pragmatic, 

symbolic, ritual, and institutional levels. Arabic loanwords dominate religious 

discourse, whereas cultural practices such as dress, religious rituals, honorific titles, 

and educational traditions reflect continuous integration with local Indonesian 

customs. Sociolinguistically, Arabic functions as a marker of piety, identity, and 

group solidarity reinforced by religious practices, Islamic education, transnational 

Islamic movements, and digital media. This study concludes that the assimilation of 

Arabic language and culture is a dynamic and ongoing process deeply embedded in 

Indonesian Muslim identity and social life. 

Keywords: Arabic Assimilation, Islamic Culture, Indonesian Muslims, Language Contact 

This work is licensed under Creative Commons Attribution License 4.0 CC-BY 

International license  

 

 

 

mailto:althafjavid01@gmail.com


 

       
2 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

Pendahuluan 

A. Latar Belakang 

Bahasa dan budaya merupakan dua aspek fundamental dalam pembentukan 

identitas sosial suatu masyarakat. Dalam konteks masyarakat Muslim Indonesia, 

bahasa Arab menempati posisi yang unik dan istimewa karena menjadi bahasa agama, 

ilmu pengetahuan Islam, serta media utama dalam penyebaran dakwah (El-Madkouri 

Maataoui, 2019). Sejak abad ke-7 M, interaksi antara masyarakat Nusantara dan dunia 

Arab telah berjalan melalui jalur perdagangan, dakwah, pendidikan Islam, dan 

hubungan keilmuan yang intens, sehingga menciptakan proses kontak budaya dan 

bahasa yang berlangsung sangat panjang. 

Bahasa Arab memasuki Indonesia bukan sebagai bahasa politik maupun kolonial, 

tetapi sebagai bahasa agama. Hal ini menjadikan bahasa Arab memiliki daya 

pengaruh yang kuat pada tataran spiritual, sosial, dan kultural. Kata-kata seperti 

shalat, zakat, iman, taqwa, dan hikmah telah menjadi bagian integral dari ujaran harian 

umat Muslim Indonesia. Hal ini sejalan dengan temuan Owens (2013) bahwa 

peminjaman leksikal Arab paling kuat terjadi pada masyarakat Muslim yang 

menempatkan bahasa Arab sebagai bahasa otoritas religius. 

Tidak hanya pada ranah bahasa, budaya Arab juga masuk melalui ritual, busana, 

salam, dan gaya hidup keagamaan. Tradisi membaca doa-doa berbahasa Arab, 

penggunaan gamis, sistem sapaan seperti ustadz, akhi, dan ukhti, serta model 

pendidikan pesantren semuanya mencerminkan integrasi budaya Arab dengan 

budaya lokal Indonesia (Alzeer, 2018; Hassan, 2016). 

Kajian mengenai asimilasi bahasa dan budaya Arab dalam masyarakat 

Indonesia telah banyak dilakukan, tetapi sebagian besar masih bersifat parsial—baik 

hanya mengkaji aspek kebahasaan, budaya, maupun sejarahnya saja. Belum banyak 

penelitian yang menggabungkan kedua aspek tersebut dalam satu bingkai analisis 

sosiolinguistik, padahal kontak bahasa tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-

budaya yang melingkupinya. 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana proses asimilasi bahasa Arab dalam masyarakat Muslim Indonesia? 

2. Bagaimana budaya Arab berasimilasi dan menyatu dengan budaya lokal 

Indonesia? 

3. Bagaimana perspektif sosiolinguistik menjelaskan fenomena asimilasi tersebut? 

4. Faktor apa saja yang memperkuat berlangsungnya asimilasi ini? 

 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
3 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

C. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Mendeskripsikan bentuk-bentuk asimilasi bahasa Arab. 

2. Menganalisis proses asimilasi budaya Arab di Indonesia. 

3. Mengkaji fenomena tersebut melalui teori-teori sosiolinguistik. 

4. Menjelaskan faktor-faktor sosial, religius, dan global yang memperkuat 

integrasi bahasa dan budaya Arab. 

D. Urgensi Penelitian 

Penelitian ini penting karena: 

• Bahasa Arab adalah salah satu sumber kosakata terbesar bagi bahasa Indonesia. 

• Asimilasi budaya Arab berkontribusi terhadap pembentukan identitas Muslim 

Indonesia. 

• Globalisasi Islam menyebabkan praktik budaya Arab semakin populer. 

• Analisis sosiolinguistik memberi pemahaman mendalam mengenai hubungan 

antara bahasa, budaya, dan identitas keagamaan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode library research atau penelitian kepustakaan. 

Sumber data terdiri dari artikel jurnal internasional bereputasi yang membahas: 

• kontak bahasa dan perubahan linguistik, 

• peminjaman leksikal dan interferensi, 

• budaya Arab dan penyebarannya, 

• sosiolinguistik masyarakat Muslim, 

• globalisasi budaya Islam, 

• identitas keagamaan dan bahasa. 

Artikel diambil dari jurnal seperti: 

• Journal of Sociolinguistics 

• Language in Society 

• Journal of Arabic Linguistics 

• International Journal of Islamic Culture 

• Pragmatics and Society 

• Annual Review of Linguistics 

Analisis data dilakukan melalui pendekatan analisis isi (content analysis) dengan 

tiga tahap: 

1. Reduksi data: memilih informasi relevan. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
4 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

2. Kategorisasi data: membagi data menjadi kelompok linguistik, budaya, dan 

sosial. 

3. Analisis-konseptual: menghubungkan data dengan teori sosiolinguistik dan 

konteks Indonesia. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Asimilasi Bahasa Arab dalam Masyarakat Muslim Indonesia 

Peminjaman Leksikal (Lexical Borrowing) 

Bahasa Indonesia menyerap ribuan kosakata dari bahasa Arab, terutama melalui 

jalur agama. Menurut Ryding (2014), peminjaman dari bahasa Arab paling kuat terjadi 

pada ranah keagamaan, hukum, dan moral. Beberapa kategori kosakata Arab yang 

berasimilasi dalam bahasa Indonesia meliputi: 

1. Istilah agama: shalat, zakat, taat, ibadah, iman, kufur 

2. Istilah sosial: akhlak, musyawarah, adat, masyarakat 

3. Istilah abstrak: dunia, akhirat, niat, hikmah 

4. Istilah hukum: halal, haram, fasakh, talak 

Sebagian besar kata ini tidak hanya diserap, tetapi juga mengalami perluasan 

makna, sesuai konteks budaya lokal (Ibrahim, 2010). 

Interferensi Fonologis dan Morfologis 

Adaptasi fonologi terjadi ketika kata-kata Arab disesuaikan dengan fonologi 

bahasa Indonesia. Contoh: 

• “ain” diadaptasi → amanah, taat, akhir 

• /dh/ menjadi /d/ → Ramadhan → Ramadan 

• vokal panjang dipendekkan → īmān → iman 

Menurut Binti Mohamad (2018), proses adaptasi ini lazim terjadi pada komunitas non-

penutur asli. 

Alih Kode dan Campur Kode 

Ungkapan Arab seperti insyaAllah, masyaAllah, barakallah, astaghfirullah menjadi 

bagian dari ujaran spontan masyarakat Indonesia. Ini disebut pragmatic borrowing 

(Albirini, 2016), yaitu peminjaman yang bukan bersifat leksikal tetapi emosional dan 

identitas. Fungsi sosial frasa Arab: 

1. Penanda kesalehan 

2. Ekspresi emosional (takjub, syukur, sedih) 

3. Penegas solidaritas kelompok Muslim 

 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
5 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

Diglosia pada Ranah Keagamaan 

Bahasa Arab berfungsi sebagai high language (H) untuk ibadah, sedangkan 

bahasa Indonesia berfungsi sebagai low language (L) untuk komunikasi harian 

(Ferguson, 1959; Haryanto, 2019). 

Contohnya: 

• Doa, bacaan shalat, khutbah → bahasa Arab 

• Tafsir, ceramah umum → bahasa Indonesia 

Semantisasi Baru dalam Bahasa Indonesia 

Kosakata Arab sering mengalami penyempitan atau perluasan makna. Contoh: 

• jihad dalam bahasa Indonesia → makna spiritual 

• ustadz → profesi guru agama, bukan sekadar “laki-laki terpelajar” 

Ini menunjukkan dinamika makna melalui proses adaptasi budaya (Holes, 2013). 

B. Asimilasi Budaya Arab dalam Kehidupan Muslim Indonesia 

Ritual dan Tradisi Keagamaan 

Indonesia tidak mengadopsi budaya Arab secara total, melainkan memilih dan 

mengadaptasi unsur tertentu. Ritual seperti: 

• tahlilan 

• sholawatan 

• wiridan 

• manaqib 

• majelis taklim 

semuanya mengandung unsur bahasa dan budaya Arab (Dutton, 2012). 

Busana dan Identitas Visual 

Tren busana syar’i, gamis, niqab, sorban, dan abaya menunjukkan meningkatnya 

pengaruh budaya Arab (Guthrie, 2021). Busana ini berfungsi sebagai: 

• simbol identitas Muslim, 

• ekspresi kesalehan, 

• representasi gaya hidup Islami. 

Sistem Sapaan dan Gelar Keagamaan 

Penggunaan: 

• ustadz, ustadzah 

• akhi, ukhti 

• habib, syekh 

mencerminkan transfer budaya Arab (Mahmoud, 2020). 

 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
6 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 Budaya Keluarga dan Sosial 

Tradisi seperti: 

• aqiqah, 

• walimah, 

• Idul Adha, 

• qurban 

Adalah tradisi Arab-Islam yang telah mengalami pelokalan di Indonesia (Elshayyal, 

2019). 

Pendidikan Pesantren 

Pesantren adalah institusi yang paling aktif mentransmisikan budaya Arab. 

Menurut Hassan (2016): 

• santri belajar kitab kuning, 

• mempraktikkan adab belajar Arab, 

• meniru tata krama Timur Tengah. 

Ini menunjukkan integrasi budaya Arab secara institusional. 

C. Analisis Sosiolinguistik terhadap Asimilasi 

Kontak Bahasa 

Kontak Arab–Indonesia berlangsung melalui: 

• perdagangan, 

• dakwah, 

• pendidikan, 

• hubungan ulama, 

• media digital. 

Kontak intens menciptakan perubahan linguistik (Bassiouney, 2020). 

Bahasa sebagai Simbol Identitas Keagamaan 

Penggunaan bahasa Arab identik dengan: 

• kesalehan, 

• otoritas agama, 

• identitas Muslim (Suleiman, 2011). 

Penggunaan istilah Arab semakin meningkat pada anak muda Muslim (Mejdell, 2014). 

Peran Media Sosial 

Media sosial memperkuat penyebaran frasa Arab. Ungkapan seperti ukhuwah 

Islamiyah, hijrah, dan syar’i menjadi tren di platform digital (Hoesterey, 2016). 

Transnasionalisme Islam 

Gerakan Islam global turut mendorong adopsi budaya Arab, seperti: 

• gerakan Hijrah, 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
7 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

• kajian sunnah, 

• komunitas Muslim urban. 

D. Sintesis Konseptual 

Menurut Hoesterey (2016), globalisasi Islam menciptakan “Arabization of piety”. 

Asimilasi bahasa dan budaya Arab dalam masyarakat Muslim Indonesia 

merupakan proses yang berjalan secara bertahap dan berlapis. Dari sisi kebahasaan, 

proses asimilasi dimulai dari peminjaman kosakata yang kemudian berkembang 

menjadi adaptasi fonologis, morfologis, dan pragmatik. Kata-kata Arab seperti iman, 

syukur, ikhlas, ibadah, dan hikmah tidak hanya dipakai dalam konteks ibadah, tetapi juga 

menjadi bagian dari percakapan sehari-hari. Ketika kosakata tersebut mampu 

mengikuti kaidah morfologi bahasa Indonesia—misalnya menyucikan, beriman, 

pernikahan—hal ini menjadi bukti bahwa integrasi bahasa Arab telah mencapai tingkat 

struktural. Aspek pragmatik seperti penggunaan insyaAllah, masyaAllah, atau 

barakallah menunjukkan bahwa bahasa Arab juga berfungsi sebagai simbol identitas 

religius dan ekspresi emosional. 

Pada level budaya, asimilasi terjadi melalui adaptasi nilai dan praktik 

keagamaan. Unsur budaya Arab masuk melalui ritual seperti tahlilan, pembacaan 

kitab kuning, sholawatan, dan penggunaan doa-doa berbahasa Arab, namun tetap 

dipadukan dengan tradisi lokal. Busana seperti gamis, abaya, atau peci putih juga 

mengalami lokalisasi sesuai selera dan norma Indonesia. Sistem sapaan akhi, ukhti, 

ustadz, dan syekh menjadi penanda identitas sosial–keagamaan di komunitas Muslim. 

Lembaga pesantren memainkan peran penting sebagai saluran transmisi budaya Arab 

secara institusional melalui kurikulum, pembiasaan adab, dan penggunaan istilah 

Arab dalam interaksi harian. 

Dari perspektif sosiolinguistik, asimilasi bahasa dan budaya Arab di Indonesia 

diperkuat oleh beberapa faktor, antara lain ideologi bahasa yang menempatkan 

bahasa Arab sebagai bahasa suci, peran lembaga pendidikan Islam, globalisasi budaya 

melalui media digital, serta mobilitas jamaah haji dan umrah. Bahasa Arab tidak hanya 

dilihat sebagai alat komunikasi, tetapi juga simbol kesalehan dan kedekatan dengan 

nilai-nilai Islam. 

Secara keseluruhan, proses asimilasi yang terjadi bukanlah Arabisasi total, 

melainkan bentuk adaptasi selektif yang menghasilkan sintesis baru antara nilai-nilai 

Arab-Islam dan budaya lokal Indonesia. Dengan demikian, identitas keislaman 

masyarakat Indonesia terbentuk melalui integrasi bahasa dan budaya Arab yang 

diolah sesuai karakter sosial dan budaya Nusantara. 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive


 

       
8 IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

Kesimpulan 

Asimilasi bahasa dan budaya Arab dalam masyarakat Muslim Indonesia 

merupakan fenomena kompleks yang melibatkan proses kontak bahasa, integrasi 

budaya, dan pembentukan identitas keagamaan. Bahasa Arab diadopsi melalui 

peminjaman leksikal, interferensi fonologis, alih kode, serta praktik diglosia. Di sisi 

lain, budaya Arab terintegrasi dalam ritual ibadah, busana, sistem sapaan, pendidikan 

pesantren, dan gaya hidup keagamaan. 

Faktor pendorong terkuat adalah identitas keagamaan, institusi pendidikan 

Islam, media sosial, dan gerakan transnasional Muslim. Dari perspektif 

sosiolinguistik, bahasa Arab berfungsi sebagai simbol piety dan identitas kelompok. 

Penelitian lanjutan perlu dilakukan secara empiris di lapangan untuk mengkaji variasi 

regional. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Albirini, A. (2016). Religious expressions and pragmatic borrowing in Muslim 

communities. Journal of Pragmatics, 102, 35–49. 

https://doi.org/10.1016/j.pragma.2016.07.002 

Al-Sulaiti, L. (2020). Arabic linguistic influence in multilingual Muslim societies. 

Journal of Arabic Linguistics, 14(2), 55–78. 

Alzeer, A. (2018). Arab-Islamic cultural integration in Southeast Asia. International 

Journal of Islamic Culture, 7(1), 22–40. 

Bassiouney, R. (2020). Language contact and change in Arabic-speaking communities. 

Language in Society, 49(4), 511–530. https://doi.org/10.1017/S0047404519000847 

Binti Mohamad, S. (2018). Phonological adaptation of Arabic loanwords in Asian 

Muslim contexts. Asian Journal of Linguistics, 6(3), 11–29. 

Dutton, Y. (2012). Ritual language and Qur’anic recitation: A sociolinguistic overview. 

Journal of Islamic Studies, 23(1), 1–29. https://doi.org/10.1093/jis/etr056 

Dutton, Y. (2012). Ritual language and Qur’anic recitation: A sociolinguistic overview. 

Journal of Islamic Studies, 23(1), 1–29. https://doi.org/10.1093/jis/etr056 

El-Madkouri Maataoui, M. (2019). Arabic language spread in the Indian Ocean world. 

World Journal of Linguistics, 9(2), 45–59. 

Elshayyal, K. (2019). Cultural globalization and contemporary Islamic societies. Journal 

of Middle Eastern and Islamic Studies, 26(3), 211–230. 

Ferguson, C. A. (1959). Diglossia. Word, 15(2), 325–340. 

https://doi.org/10.1080/00437956.1959.11659702 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://doi.org/10.1016/j.pragma.2016.07.002
https://doi.org/10.1017/S0047404519000847
https://doi.org/10.1093/jis/etr056
https://doi.org/10.1093/jis/etr056
https://doi.org/10.1080/00437956.1959.11659702


 

      
IHYA AL-ARABIYAH: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB 

 
9 

IHYA AL-ARABIYAH; JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB  

 

Guthrie, S. (2021). Islamic fashion, modernity, and identity politics. Cultural Sociology, 

15(1), 58–76. https://doi.org/10.1177/1749975520951175 

Habash, N., & Rambow, O. (2005). Arabic morphology and its sociolinguistic 

dimensions. Computational Linguistics, 31(2), 115–157. 

https://doi.org/10.1162/0891201054391882 

Hassan, R. (2016). Islamic education and cultural transmission in Muslim societies. 

Journal of Muslim Societies, 8(1), 100–123. 

Haryanto, S. (2019). Religious diglossia in Southeast Asian Muslim communities. 

Journal of Sociolinguistics, 23(4), 399–415. https://doi.org/10.1111/josl.12345 

Hoesterey, J. (2016). Branding Islam: Transnational Islamic movements and youth 

culture. Contemporary Islam, 10(2), 145–166. https://doi.org/10.1007/s11562-015-0345-

3 

Holes, C. (2013). Arabic sociolinguistics and global Muslim identity. Language & 

Communication, 33(4), 341–355. https://doi.org/10.1016/j.langcom.2013.06.002 

Ibrahim, R. (2010). Loanword integration in Islamic linguistic communities. 

International Journal of Applied Linguistics, 20(1), 50–67. https://doi.org/10.1111/j.1473-

4192.2009.00232.x 

Mahmoud, A. (2020). Religious identity and honorific titles in Muslim societies. 

Pragmatics and Society, 11(3), 371–392. https://doi.org/10.1075/ps.18059.mah 

Mejdell, G. (2014). Digital media and Arabic linguistic practices among Muslim youth. 

Journal of Linguistic Anthropology, 24(2), 140–159. https://doi.org/10.1111/jola.12048 

Owens, J. (2013). The Arabic lexicon in global Muslim communities. Annual Review of 

Linguistics, 1, 135–154. https://doi.org/10.1146/annurev-linguist-030514-125053 

Ryding, K. (2014). Arabic lexical integration in multilingual contexts. Studies in 

Language, 38(3), 512–533. https://doi.org/10.1075/sl.38.3.04ryd 

 

 

 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/view/1352
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/issue/archive
https://doi.org/10.1177/1749975520951175
https://doi.org/10.1162/0891201054391882
https://doi.org/10.1111/josl.12345
https://doi.org/10.1007/s11562-015-0345-3
https://doi.org/10.1007/s11562-015-0345-3
https://doi.org/10.1016/j.langcom.2013.06.002
https://doi.org/10.1111/j.1473-4192.2009.00232.x
https://doi.org/10.1111/j.1473-4192.2009.00232.x
https://doi.org/10.1075/ps.18059.mah
https://doi.org/10.1111/jola.12048
https://doi.org/10.1146/annurev-linguist-030514-125053
https://doi.org/10.1075/sl.38.3.04ryd

