
 

 

 

 

 

 
 

 

 

1 

  

Author correspondence email:  muhammadfadhil@uinsu.ac.id  
Available online at: https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ahlana/index   

by Ahlana: Jurnal Hukum dan Hukum Keluarga Islam 
 

Copyright (c) 2024 

Ahlana: Jurnal Hukum dan Hukum Keluarga Islam 

P-ISSN : 3089-2716 / E-ISSN: 3032-5242  

Vol. 1, No. 1 (2025), pp-1-12 

Email: jurnalahlana@uinsu.ac.id  

http://dx.doi.org/10.30821/jhki.v1i1.28461   

Keadilan Gender Dalam Keluarga Perspektif Amina Wadud 

Muhammad Fadhil¹*, Munawwir Ramadhan² 
¹·² Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 

email:* muhammadfadhil@uinsu.ac.id  
 

Abstract: 

This study examines the concept of gender justice in Muslim families through the perspective of Amina Wadud, 

particularly in the reinterpretation of the concept of qiwamah contained in QS. An-Nisa verse 34. The concept 

of qiwamah is traditionally often interpreted as the legitimacy of superiority and absolute leadership of men 

over women in the family structure, which creates a gender hierarchy and places women in a subordinate 

position. This study uses a normative juridical method with a hermeneutic approach to analyze Amina Wadud's 

thoughts sourced from her works, especially "Qur'an and Woman" and "Inside the Gender Jihad". The results of 

the study show that Amina Wadud offers an alternative interpretation of qiwamah as a conditional functional 

responsibility, not a hierarchy based on gender. In the contemporary socio-economic context where women also 

play a role in the family economy, qiwamah can be reciprocal or even shifted to women. The implications of 

Amina Wadud's concept of qiwamah for gender justice in the family include: (1) flexible division of roles 

between husband and wife according to ability and agreement; (2) participatory decision-making through 

deliberation without giving veto rights to the husband; (3) firm rejection of domestic violence by interpreting 

the word "dharaba" as temporary separation from home, not hitting; and (4) equality in rights and obligations 

based on the principle of reciprocity as stated in QS. Al-Baqarah verse 228. 

Keywords: Gender Justice, Amina Wadud, Muslim Family 

 

Abstrak: 

Penelitian ini mengkaji konsep keadilan gender dalam keluarga Muslim melalui perspektif Amina Wadud, 

khususnya dalam reinterpretasi konsep qiwamah yang terdapat dalam QS. An-Nisa ayat 34. Konsep qiwamah 

secara tradisional sering diinterpretasikan sebagai legitimasi superioritas dan kepemimpinan mutlak laki-laki 

atas perempuan dalam struktur keluarga, yang menciptakan hierarki gender dan menempatkan perempuan 

pada posisi subordinat. Penelitian ini menggunakan metode yuridis normatif dengan pendekatan 

hermeneutika untuk menganalisis pemikiran Amina Wadud yang bersumber dari karya-karyanya, terutama 

"Qur'an and Woman" dan "Inside the Gender Jihad". Hasil penelitian menunjukkan bahwa Amina Wadud 

menawarkan interpretasi alternatif terhadap qiwamah sebagai tanggung jawab fungsional yang kondisional, 

bukan hierarki berdasarkan jenis kelamin. Dalam konteks sosio-ekonomi kontemporer di mana perempuan juga 

berperan dalam ekonomi keluarga, qiwamah dapat bersifat timbal balik atau bahkan beralih kepada 

perempuan. Implikasi konsep qiwamah Amina Wadud terhadap keadilan gender dalam keluarga mencakup: 

(1) pembagian peran yang fleksibel antara suami dan istri sesuai kemampuan dan kesepakatan; (2) pengambilan 

keputusan partisipatif melalui musyawarah tanpa memberikan hak veto kepada suami; (3) penolakan tegas 

terhadap kekerasan dalam rumah tangga dengan memaknai kata "dharaba" sebagai pisah rumah sementara, 

mailto:muhammadfadhil@uinsu.ac.id
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ahlana/index
mailto:jurnalahlana@uinsu.ac.id
http://dx.doi.org/10.30821/jhki.v1i1.28461
mailto:muhammadfadhil@uinsu.ac.id


 

 

 

 

 

 

 

2 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

bukan memukul; dan (4) kesetaraan dalam hak dan kewajiban berdasarkan prinsip resiprositas sebagaimana 

tertuang dalam QS. Al-Baqarah ayat 228.  

Kata Kunci: Keadilan Gender, Amina Wadud, Keluarga Muslim 

 

PENDAHULUAN 

Keluarga merupakan kelompok sosial terkecil yang menyimpan isu dan 

problematika yang berkepanjangan. Probematika yang muncul dari kehidupan 

berumahtangga atau keluarga senantiasa aktual apalagi dalam situasi dan pola 

masyarakat yang selalu berubah. Keadaan seperti ini membutuhkan seorang pemimpin 

yang mampu dan punya kelebihan untuk menyelesaikan problematika, sehingga tercipta 

sebuah kehidupan keluarga yang harmonis, damai, tenang dan tentram. 

Pembahasan tentang kepemimpinan dalam keluarga Muslim telah menjadi isu 

krusial dalam studi gender dan Islam kontemporer. Konsep qiwamah yang bersumber dari 

Al-Qur’an surah an-Nisa ayat 34 seringkali diinterpretasikan sebagai legitimasi 

superioritas laki-laki atas perempuan dalam struktur keluarga karena memiliki 

keutamaan. Keutamaan laki-laki di sini  berkaitan dengan kewajiban mereka memberikan 

nafkah kepada keluarga. Laki-laki dianggap  memiliki tanggung jawab lebih besar dalam 

mencari nafkah dan menjaga keluarga.1 Pemahaman tradisional ini telah menciptakan 

hierarki gender yang menempatkan perempuan pada posisi subordinat, bahkan dalam 

beberapa kasus membenarkan praktik ketidakadilan dalam rumah tangga.2 

Tatanan kehidupan dunia semakin berkembang dan menciptakan perubahan-

perubahan yang sangat cepat yang ditandai dengan perkembangan di bidang ilmu 

pengetahuam dan teknologi serta persaingan dunia menjadikan perubahan yang sangat 

terbuka. Saat ini, laki-laki dan perempuan memiiki kebebasan dan tanggung jawab yang 

sama di depan hukum, yang menjamin kesepakatan ekonomi dan keamanan bagi segenap 

anggota masyarakat. Dengan kesetaraan tugas dan kewajiban yang diperankan, maka 

dalam menghadapi tatangan global, perempuan juga harus memerankan peran domestik 

dan publik secara seimbang.  

Amina Wadud, seorang pemikir feminis Islam berkebangsaan Amerika, 

menawarkan perspektif alternatif yang revolusioner dalam memahami konsep qiwamah. 

Melalui pendekatan hermeneutika Al-Qur'an yang memperhatikan gender, Amina 

Wadud berupaya mendekonstruksi penafsiran patriarkial dan merekonstruksi makna 

qiwamah yang lebih adil dan kontekstual. Al-Qur'an harus dibaca dalam kerangka prinsip 

universal Islam yaitu keadilan ('adalah) dan kesetaraan (musawah).3 Kehidupan 

 
1 Muhammad ibn Jarir Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an (Beirut: Muassasah al-Risalah, 

2001). 
2 Siti Musdah Mulia, Islam Menggugat Poligami (Jakarta: Gramedia, 2004). 
3 Amina Wadud, Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam (Oxford: Oneworld Publications, 2006). 



 

 

 

 

 

 

 

3 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

masyarakat di Indonesia dengan nilai-nilai patriarki yang masih kuat mengakar dalam 

budaya masyarakat, menjadikan pemikiran Amina Wadud tentang konsep  qiwamah 

sangat relevan untuk dikaji. Kekerasan dalam rumah tangga, ketimpangan peran 

domestik, dan marginalisasi perempuan dalam pengambilan keputusan keluarga masih 

menjadi persoalan nyata yang dihadapi banyak keluarga Muslim.4 

Penelitian terhadap konsep Amina Wadud dalam menafsirkan ayat tentang keadilan 

gender telah dilakukan sebelumnya, di antaranya penelitian yang ditulis oleh Zulpiana 

dengan judul “Penafsiran Amina Wadud Perspektif Kesetaraan Gender Terhadap Al-

Qur’an Surah Al-Nisa’ Ayat 34”. Dalam penelitian tersebut ditemukan bahwa  penafsiran 

Amina Wadud tentang kepemimpinan perempuan dalam Q.S. al-Nisa‟ ayat 34 perspektif 

kesetaraan gender adalah ayat ini bersifat fungsional yang artinya kepemimpinan laki-

laki hanya memberi nafkah. Tetapi, apabila tidak mampu dalam hal tersebut maka 

qiwwamah dalam diri laki-laki telah hilang. Makna ayat tersebut akan berubah sesuai 

dengan kondisi yang ada.5 Selanjutnya penelitian yang dilakukan oleh Siti Anisa dengan 

judul “Memikirkan Ulang Makna Nusyuz: Tinjauan atas Pemikiran Hermeneutika Amina 

Wadud dan Khaleed Abou El-Fadl”. Dalam penelitian tersebut ditemukan bahwa Amina 

Wadud melalui hermeneutikanya feminis yang memusatkan pengalaman perempuan dan 

mendorong pemahaman Nusyūz yang kontekstual dan berkeadilan, yang menekankan 

relasi timbal balik dalam pernikahan.6  

Kajian tentang pemikiran hermeneutika Amina Wadud terhadap keadilan gender 

dalam keluarga telah membuka interpretasi konsep qiwamah dalam Al Qur’an yang lebih 

luas, namun belum secara spesifik menguaraikan keadilan gender dalam keluarga. Oleh 

karena itu, penelitian ini berupaya mengeksplorasi bagaimana konsep qiwamah Amina 

Wadud dapat memberikan landasan teoritis bagi terciptanya keadilan gender dalam 

keluarga Muslim. 

 

Metode Penelitian 

Bentuk penelitian yang digunakan pada penelitian ini adalah penelitian yuridis 

normatif (library research). Data primer diperoleh dari karya-karya Amina Wadud, 

khususnya "Qur'an and Woman" dan "Inside the Gender Jihad". Data sekunder berasal 

dari buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang membahas pemikiran Amina Wadud dan 

 
4 Komnas Perempuan, Catatan Tahunan Kekerasan Terhadap Perempuan 2024 (Jakarta: Komnas Perempuan, 

2024). 
5 Zulpiana, “Penafsiran Amina Wadud Perspektif Kesetaraan Gender Terhadap Al-Qur’an Surah Al-

Nisa’ Ayat 34,” Journal of Islamic Studies 4, no. 2 (2024): 70–84. 
6 Siti Anisa, “Memikirkan Ulang Makna Nusyuz: Tinjauan Atas Pemikiran Hermeneutika Amina Wadud 

Dan Khaleed Abou El-Fadl,” Jalsah : The Journal of Al-Quran and As-Sunnah Studies 5, no. 1 (2025): 56–75, 

https://jurnalannur.ac.id/index.php/jalsah. 



 

 

 

 

 

 

 

4 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

konsep qiwamah. Analisis data menggunakan metode content analysis dengan pendekatan 

hermeneutika. Peneliti mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menginterpretasi 

pemikiran Amina Wadud tentang qiwamah, kemudian menganalisis implikasinya 

terhadap keadilan gender dalam keluarga. Hasil penelitian ini diharapkan memberikan 

kontribusi terhadap keluarga di Indonesia dalam menciptakan rasa nyaman dan saling 

menghargai dalam keluarga. 

 

Hasil Penelitian Dan Pembahasan 

Biografi dan Pemikiran Amina Wadud  

Amina Wadud lahir dengan nama Maria Teasley di Bethesda Maryland Amerika 

Serikat pada 25 September tahun 1952. Ayahnya seorang pengkhotbah kristen Metodid. 

Sedangkan ibunya keturunan budak muslim Arab, Bar-bar di Afrika. Pada Tahun 1972 ia 

mengucapkan Syahadat untuk masuk Islam di University of Pennsylvania tempat ia 

belajar sampai menerima gelar sarjana sains pada tahun 1975 yang sebelumnya menjadi 

praktisi Buddhish dalam waktu yang cukup singkat yaitu satu tahun. Pada tahun 1974 

namanya resmi diubah menjadi Amina Wadud, yang sengaja di pilih untuk 

mencerminkan afiliasi agamanya.7 

Dari karyanya, Qur’an menurut Perempuan (Qur’an and Woman), kerangka teori 

yang ia gunakan adalah universalitas Al-Qur’an dan prinsip dasar yang menjamin 

kesetaraan manusia dalam kehidupan dunianya, Amina Wadud menyatakan dengan 

prinsip itu adalah taqwa. Wadud berpendapat bahwa praduga ketidakadilan gender 

dalam beberapa ayat Al-Qur’an didasarkan pada kesalahan penerapan ayat-ayat khusus 

untuk konsep universal atau umum dan mengabaikan prinsip-prinsip etika yang 

diisyarakatkan oleh Al-Qur’an yang merupakan bagian nilai dari tauhid.8 

Amina Wadud menawarkan cara untuk memahami Al-Qur’an dengan 

menggunakan tiga model pendekatan, yaitu konteks saat nas ditulis (dalam kasus Al-

Qur’an yakni dimana wahyu diturunkan), komposisi nas dari segi gramatikalnya 

(bagaimana nas menyatakan apa yang dinyatakannya), nas secara keseluruhan atau 

pandangan dunianya. Gagasan teori pemikiran Amina Wadud tersebut dirumuskan 

dalam sebuah metode yang ia sebut sebagai “Hermeneutika Tauhid”, Amina Wadud 

berangkat dari asumsi dasar bahwa laki-laki dan perempuan berasal dari penciptaan yang 

sama.9 

 

 
7 Amina Wadud, Quran Menurut Perempuan: Meluruskan Bias Gender Dalam Tradisi Tafsir” Terj. Abdullah 

Ali (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2001). 
8 M Rusydi, “Relasi Laki-Laki Dan Perempuan Dalam Al-Qur’an Menurut Amina Wadud,” MIQOT 38, 

no. 2 (2014): 280. 
9 Aspandi, “Hermeneutik Amina Wadud,” Legitima 1, no. 1 (2018): 54. 



 

 

 

 

 

 

 

5 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

 

Penafsiran Amina Wadud terhadap Ayat Qiwamah 

 Al-Qur’an surah An-Nisa ayat 34 menyatakan: 

نْ امَْوَالِِّّ  آَ انَْ فَقُوْا مِّ بِِّ ُ بَ عْضَهُمْ عَلهى بَ عْضٍ وَّ اَ فَضَّلَ اللّهٰ فِّظهتٌ الَرِّجَالُ قَ وَّامُوْنَ عَلَى النِّٰسَاۤءِّ بِِّ تُ قهنِّتهتٌ حه لِّحه مْْۗ فاَلصهٰ
عِّ وَاضْرِّ  ْ تََاَفُ وْنَ نُشُوْزهَُنَّ فَعِّظوُْهُنَّ وَاهْجُرُوْهُنَّ فِِّ الْمَضَاجِّ ْۗ وَالهٰتِِّ

ُ اَ حَفِّظَ اللّهٰ َّۚ فاَِّنْ اَطعَْنَكُمْ فَلََ لِّلْغيَْبِّ بِِّ
بُ وْهُنَّ

َ كَانَ عَلِّيًّا كَبِّيْْاا  ْۗ اِّنَّ اللّهٰ نَّ سَبِّيْلَا غُوْا عَلَيْهِّ  تَ ب ْ
" Laki-laki (suami) adalah penanggung jawab atas para perempuan (istri) karena Allah telah 

melebihkan sebagian mereka (laki-laki) atas sebagian yang lain (perempuan) dan karena mereka 

(laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari hartanya. Perempuan-perempuan saleh adalah mereka 

yang taat (kepada Allah) dan menjaga diri ketika (suaminya) tidak ada karena Allah telah menjaga 

(mereka). Perempuan-perempuan yang kamu khawatirkan akan nusyuz, berilah mereka nasihat, 

tinggalkanlah mereka di tempat tidur (pisah ranjang), dan (kalau perlu,) pukullah mereka (dengan 

cara yang tidak menyakitkan). Akan tetapi, jika mereka menaatimu, janganlah kamu mencari-cari 

jalan untuk menyusahkan mereka. Sesungguhnya Allah Mahatinggi lagi Mahabesar." 

 

Amina Wadud memberikan pandangannya tersendiri dalam menafsirkan ayat ini 

dengan beberapa pandangan: 

1. Makna "Qawwam". Amina Wadud berpendapat bahwa kata "qawwamun" tidak 

otomatis berarti kepemimpinan superioritas, melainkan lebih tepat dipahami 

sebagai "pemberi dukungan" atau "penanggungjawab ekonomi". Dalam konteks 

ayat, qiwamah terkait dengan fungsi ekonomi, yaitu kewajiban laki-laki memberikan 

nafkah. Ayat ini menerangkan bahwa kaum laki-laki dapat menjadi pemimpin bagi 

perempuannya jika disertai dua keadaan yaitu suami mampu atau sanggup 

membuktikan kelebihannya dan mendukung kaum perempuan (istri) dengan 

menggunakan hartanya. Namun, jika kedua kondisi tersebut tidak dapat dipenuhi, 

maka suami bukanlah pemimpin bagi perempuan (istrinya).10 

2. Makna "Faddhala Ba'dhahum 'ala Ba'dh". Ayat ini biasa diterjemahkan sebagai "Allah 

melebihkan laki-laki atas perempuan". Namun Amina Wadud menerangkan bahwa 

kata "ba'dhahum" (sebagian mereka) bersifat gender-netral dan merujuk pada 

sebagian dari keseluruhan manusia, bukan spesifik laki-laki. Al-Qur’an 

memperlakukan perempuan sebagai individu terhadap laki-laki. Satu-satunya 

pembeda hanyalah ketakwaan. Perbedaan antara laki-laki dan perempuan yang 

utama adalah perempuan memiliki kemampuan untuk melahirkan anak. Namun 

 
10 Wadud, Quran Menurut Perempuan: Meluruskan Bias Gender Dalam Tradisi Tafsir” Terj. Abdullah Ali.   



 

 

 

 

 

 

 

6 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

hal ini bukan suatu alasan bahwa perempuan hanya bisa menjadi seorang ibu. 

Amina Wadud mengatakan, (there is not term which indicates that child bearing is 

primary to woman. No indication is given that mothering is her exclusive role). Tidak ada 

indikasi bahwa melahirkan adalah tugas utama bagi perempuan, yang ada hanyalah 

perintah untuk menghormati dan bertanggung jawab kepada ibu karena ia telah 

melahirkannya. Amina Wadud berpendapat bahwa kelebihan yang dimaksud 

bukanlah kelebihan jenis kelamin, melainkan kelebihan individual. Allah 

memberikan kelebihan pada sebagian manusia atas sebagian yang lain dalam 

berbagai aspek (kekuatan fisik, kecerdasan, kesabaran, dll), dan ini tidak terkait 

dengan jenis kelamin.  

3. Konteks Sosio-Ekonomi. Pendapat Sayyid Quthb yang dikutip oleh Amina Wadud 

tentang qiwwamah bahwa laki-laki menafkahi perempuan adalah keistimewaan 

yang menjadi qawwamuna ‘ala perempuan. Tetapi Amina Wadud memperluas 

penafsiran dari Sayyid Quthb bahwa ayat tersebut pada masyarakat luas, tidak pada 

dasar superioritas laki-laki terhadap perempuan. Amina Wadud juga memperluas 

hubungan fungsional antara suami dan istri ke arah kebaikan dalam menyangkut 

hubungan yang baik di masyarakat luas. Qiwwamah yang dimaksudkan Amina 

Wadud dalam surah an-Nisa ayat 34 bersifat fungsional, artinya kepemimpinan 

laki-laki hanya memberikan nafkah. Tetapi apabila tidak mampu dalam hal tersebut 

maka qiwwamah dalam diri laki-laki tersebut telah hilang. Amina Wadud 

menganggap bahwa kepemimpinan yang terjadi pada laki-laki tidak secara mutlak, 

dikarenakan akan berubah sesuai dengan kondisi sosial ekonominya. 

 

Implikasi terhadap Keadilan Gender dalam Keluarga 

Konsep qiwamah Amina Wadud dengan berbagai pandangan dalam menafsirkan 

surah an-Nisa ayat 34 memberikan implikasi signifikan terhadap konstruksi keadilan 

gender dalam keluarga Muslim. Dengan pendekatan hermeneutika, berdasarkan konteks 

sejarah dan perubahan sosial dalam tatanan kehidupan pada keluarga dan masyarakat, 

interpretasi konsep qiwamah Amina Wadud dalam memaknai keadilan gender dalam 

keluarga memberikan beberapa konsturksi keadilan gender dalam keluarga Muslim: 

1. Pembagian Peran yang Fleksibel 

Suami istri adalah partner dalam menjalankan kehidupan rumah tangga. Sebuah 

rumah tangga yang ideal harus dibangun diatas landasan keagamaan, serta landasan 

material. Landasan spiritual kegamaan berguna untuk memberikan landasan rohani 

kehidupan untuk mendorong dan memberikan ketenangan, kesejukan dan kebahagiaan, 

baik lahir maupun batin agar tercipta keluarga yang Sakinah. Sedangkan landasan materi 

merupakan sarana yang akan memberikan jaminan bagi kelestarian kehidupan rumah 

tangga bahagia. Melalui landasan materi, laki-laki bisa memberikan mahar dan berbagai 



 

 

 

 

 

 

 

7 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

macam nafkah untuk memenuhi keperluan keluarga. Dan bila kedua hal ini terpenuhi, 

maka akan tercipta keluarga yang Sakinah, Mawaddah wa Rahmah, yaitu rumah tangga 

yang diliputi cinta, kasih sayang, dan kebahagiaan lahir batin.11 

Pembagian peran ini sesungguhnya tidak menjadi masalah jika kedua wilayah 

tersebut mendapat penghargaan yang setara. Namun yang terjadi di masyarakat justru 

telah membentuk suatu gambaran bahwa pekerjaan publik produktif lebih tinggi karena 

mendapatkan penghasilan (dibayar). Sedangkan pekerjaan domestik rumah tangga lebih 

rendah karena tidak menghasilkan uang. Pembagian tersebut kemudian berlanjut pada 

laki-laki (suami) lebih tinggi derajatnya dari perempuan (istri) karena dialah yang 

menjadi tulang punggung keluarga, pencari nafkah dan pengendali hak-hak keluarga 

yang ditanggungnya. 

Keseimbangan kewajiban bagi suami dan istri dalam keluarga juga dapat dilihat 

pada Pasal 33 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan yaitu “Suami 

istri wajib saling cinta-mencintai, hormat-menghormati, setia dan memberi bantuan lahir 

bathin yang satu kepada yang lain.” Selain itu juga terdapat dalam Pasal 77 ayat (1) 

Kompilasi Hukum Islam disebutkan bahwa “Suami istri memiliki kewajiban yang luhur 

untuk menegakkan rumah tangga yang sakinah, mawaddah wa rahmah yang menjadi sendi 

dasar dan susunan masyarakat. Dan juga dalam Pasal 77 ayat (3) Kompilasi Hukum Islam 

disebutkan bahwa “Suami Istri memikul kewajiban untuk mengasuh dan memelihara 

anak-anak mereka, baik mengenai pertumbuhan jasmani, rohani maupun kecerdasannya 

dan pendidikan agamanya.”12 

Jika qiwamah dipahami sebagai tanggung jawab fungsional yang kondisional, maka 

pembagian peran dalam keluarga menjadi lebih fleksibel dan dapat disesuaikan dengan 

kemampuan dan kesepakatan pasangan. Tidak ada justifikasi teologis untuk membatasi 

perempuan hanya pada peran sebagai ibu rumah tangga atau melarang perempuan 

bekerja. Pembagian peran yang fleksibel dalam keluarga juga sejalan dengan konsep 

mubadalah, yaitu konsep kesalingan, timbal balik, dan saling tolong menolong antara 

suami dan istri dalam keluarga atau hubungan sosial lainnya.13 

Dengan diterapkannya konsep mubadalah dalam pembagian peran dalam keluarga 

maka perihal mencari nafkah tidak hanya diperuntukkan bagi laki-laki saja, melainkan 

seorang istri juga bisa berkontribusi dalam hal tersebut. Ketika seorang istri telah 

merelakan dirinya untuk mencari penghasilan untuk memenuhi kebutuhan keluarganya 

maka sebagai suami juga harus besar hati untuk menyelesaikan pekerjaan domestik di 

dalam rumah. Seperti membersihkan rumah, mencuci, memasak dan lain sebagainya. 

 
11 Hasbi Indra, Potret Wanita Sholehah (Jakarta: Penamadani, 2005). 
12 Tim Literasi Nusantara, Buku Kompilasi Hukum Islam (Malang: Literasi Nusantara, 2021). 
13 Faqihuddin Abdul Kodir, Qira’ah Mubadalah Tafsir Progresif Untuk Keadilan Gender Dalam Islam 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2019). 



 

 

 

 

 

 

 

8 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

Dengan pembagian peran yang fleksibel, maka beban atau pekerjaan yang ada di rumah 

tangga akan diselesaikan secara bersama-sama dan disesuaikan juga dengan kemampuan 

dan kesempatan yang dimiliki oleh suami dan istri. 

 

2. Pengambilan Keputusan Partisipatif 

Al-Qur’an menekankan pentingnya musyawarah dalam berbagai aspek kehidupan, 

termasuk dalam rumah tangga, sebagaimana disebutkan dalam penggalan ayat al-Qur’an 

Surah Asy-Syura ayat 38, “sedangkan urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah 

di antara mereka”. Musyawarah bertujuan untuk mencapai kesepakatan yang adil bagi 

kedua belah pihak, sehingga konflik yang terjadi dapat diselesaikan dengan cara yang 

bijaksana dan tidak merugikan salah satu pihak.14 

Komunikasi yang baik antara suami dan istri menjadi kunci utama dalam 

menyelesaikan masalah rumah tangga. Keduanya harus memiliki keterbukaan dalam 

berdiskusi dan mengungkapkan perasaan serta pendapat mereka. Selain itu, penting 

untuk menjaga ketenangan dalam berdiskusi dan menghindari penggunaan kata-kata 

yang dapat menyakiti perasaan pasangan, agar pengambilan keputusan dapat berjalan 

dengan efektif dan menghasilkan solusi yang baik.15 

 Konsep qiwamah menurut Amina Wadud tidak memberikan hak veto kepada suami 

dalam semua keputusan keluarga. Sehingga suami tidak boleh memberikan sebuah 

keputusan secara sepihak apalagi tanpa sepengetahuan istri. Keputusan-keputusan dalam 

keluarga terutama yang bersifat penting harus dibuat melalui musyawarah yang 

melibatkan kedua pasangan secara setara. Suami dan istri memiliki hak yang setara untuk 

menyampaikan pendapatnya ketika musyawarah dalam keluarga. Prinsip ini sejalan 

dengan konsep syura yang merupakan nilai fundamental dalam Islam khususnya 

keluarga Islam. 

 

3. Penolakan terhadap Kekerasan Dalam Rumah Tangga 

Salah satu pembahasan menarik yang berkaitan dengan kekerasan dalam rumah 

tangga adalah ayat tentang "memukul" istri yang nusyuz dalam QS. An-Nisa ayat 34. 

Kalimat "dan pukullah mereka" umumnya ditafsirkan oleh ulama generasi awal dengan 

pendekatan tekstual dengan makna memukul yang tidak sampai mencederai. Ath-Thabari 

menjelaskan bahwa perintah memukul adalah tahapan terakhir setelah nasehat dan pisah 

ranjang tidak berhasil dalam penyelesaian konflik istri yang nusyuz. Pukulan harus ghair 

 
14 Siti Chadijah, “Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam’,” Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam 

Islam’ 14, no. 1 (2018): 113. 
15 Dinny Rahmayanty, “Pentingnya Komunikasi Untuk Mengatasi Problematika Yang Ada Dalam 

Keluarga,” Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK) 5, no. 6 (2023): 28. 



 

 

 

 

 

 

 

9 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

mubarrih (tidak keras/melukai), tidak boleh meninggalkan bekas.16 Al-Qurthubi 

menyatakan bahwa pukulan yang diperbolehkan adalah yang tidak mencederai dan tidak 

meninggalkan bekas dengan mengutip hadis Nabi yang melarang memukul wajah dan 

melukai.17 

Amina Wadud memiliki pandangan yang berbeda dengan ulama generasi awal pada 

penafsiran ayat tentang "memukul" istri yang nusyuz. Kata dharaba dalam ayat tersebut 

tidak harus diartikan dengan menggunakan paksaan atau kekerasan seperti memukul, 

tetapi dapat dimaknai meninggalkan atau menghentikan perjalanan.18 Sehingga, kata 

dharaba pada ayat tersebut dimaknai dengan pisah rumah sementara sebagai lanjutan dari 

tahapan penyelesaian konflik istri yang nusyuz setelah memberi nasehat dan pisah ranjang. 

Amina Wadud menolak interpretasi literal atas ayat ini dan berpendapat bahwa kekerasan 

dalam bentuk apapun bertentangan dengan prinsip keadilan dan kasih sayang dalam 

pernikahan. 

 

4. Kesetaraan dalam Hak dan Kewajiban 

Kesetaraan (equality) merupakan suatu konsep dan atau perilaku yang 

mencerminkan keseimbangan (equilibriumity), kesejajaran (egality), atau keadilan. 

Keadilan sendiri bermakna memosisikan sesuatu sesuai dengan posisinya (wadi’u syayi’ 

fiimahallih). Memosisikan sesuatu pada posisi tersebut acuannya adalah terletak pada 

norma yang paling substansial dan bukan hanya sekedar didasarkan pada atribut sosial 

belaka. Jika keadilan diaplikasikan pada tataran aktifitas kemanusiaan, maka perilaku adil 

adalah perilaku atau sikap yang memperlakukan manusia sesuai dengan kondisi 

substansialnya.19 

Amina Wadud menekankan bahwa suami dan istri memiliki hak dan kewajiban 

yang setara dalam rumah tangga, meskipun bisa berbeda dalam bentuk konkretnya. 

Dalam Al-Qur’a surah al-Baqarah ayat 228 menyatakan: "Dan para wanita mempunyai 

hak yang seimbang dengan kewajibannya menurut cara yang ma'ruf." Ayat ini 

menunjukkan prinsip resiprositas dan keseimbangan relasi suami istri dalam rumah 

tangga. Kesetaraan tidak berarti kesamaan identik dalam berbagai aspek dalam rumah 

tangga, melainkan keadilan yang disesuaikan dengan konteks, kemampuan, dan 

kebutuhan masing-masing dalam bingkai kebaikan. Bentuk konkret hak dan kewajiban 

bisa berbeda sesuai dengan peran, kondisi fisik, atau kesepakatan dalam rumah tangga, 

 
16 Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an. 
17 Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an (Cairo: Dar al-Kutub al-

Mishriyyah, 1964). 
18 Amina Wadud, Wanita Di Dalam Al-Qur’an, Terj. Yaziar Radianti (Bandung: Pustaka, 1992). 
19 Siti Azisah & Siti Aisyah Kara, Kontekstualisasi Gender, Islam, Dan Budaya (Makassar: Alauddin 

University Press, 2016). 



 

 

 

 

 

 

 

10 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

namun tetap dalam semangat keadilan dan keseimbangan. Dalam konteks modern, 

pembagian peran bisa dinegosiasikan sesuai kondisi keluarga, misalnya istri bekerja dan 

suami menyelesaikan tugas rumah tangga. 

 

KESIMPULAN 

 Amina Wadud menawarkan reinterpretasi terhadap konsep qiwamah yang selama 

ini dipahami sebagai kepemimpinan mutlak laki-laki atas perempuan. Melalui 

pendekatan hermeneutika yang memperhatikan peran gender, Amina Wadud 

menunjukkan bahwa qiwamah adalah tanggung jawab fungsional yang kondisional, bukan 

hierarki peran dalam rumah tangga yang berdasarkan jenis kelamin. Konsep qiwamah 

dalam perspektif Amina Wadud terkait dengan fungsi ekonomi dan perlindungan yang 

dalam konteks historis bangsa Arab abad ke-7 dipikul oleh laki-laki. Namun dalam 

konteks kontemporer di mana struktur sosio-ekonomi telah berubah, qiwamah bisa bersifat 

timbal balik atau bahkan beralih kepada perempuan yang berkontribusi lebih banyak 

dalam menghidupkan ekonomi rumah tangga. Konsep qiwamah Amina Wadud memiliki 

implikasi penting bagi keadilan gender dalam keluarga Muslim, pembagian peran yang 

fleksibel, pengambilan keputusan partisipatif, penolakan kekerasan dalam rumah tangga, 

dan kesetaraan dalam hak dan kewajiban. Pemikirannya menawarkan landasan teologis 

bagi praktik kehidupan keluarga Muslim yang lebih adil dan setara. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Qurthubi, Abu Abdullah Muhammad. Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an. Cairo: Dar al-

Kutub al-Mishriyyah, 1964. 

Al-Thabari, Muhammad ibn Jarir. Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an. Beirut: Muassasah al-

Risalah, 2001. 

Anisa, Siti. “Memikirkan Ulang Makna Nusyuz: Tinjauan Atas Pemikiran Hermeneutika 

Amina Wadud Dan Khaleed Abou El-Fadl.” Jalsah : The Journal of Al-Quran and As-

Sunnah Studies 5, no. 1 (2025): 56–75. https://jurnalannur.ac.id/index.php/jalsah. 

Aspandi. “Hermeneutik Amina Wadud.” Legitima 1, no. 1 (2018): 54. 

Chadijah, Siti. “Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam’.” Karakteristik Keluarga 

Sakinah Dalam Islam’ 14, no. 1 (2018): 113. 

Indra, Hasbi. Potret Wanita Sholehah. Jakarta: Penamadani, 2005. 

Kara, Siti Azisah & Siti Aisyah. Kontekstualisasi Gender, Islam, Dan Budaya. Makassar: 

Alauddin University Press, 2016. 

Kodir, Faqihuddin Abdul. Qira’ah Mubadalah Tafsir Progresif Untuk Keadilan Gender Dalam 

Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 2019. 

Komnas Perempuan. Catatan Tahunan Kekerasan Terhadap Perempuan 2024. Jakarta: Komnas 

Perempuan, 2024. 



 

 

 

 

 

 

 

11 

  

Keadilan Gender Dalam Keluarga 
Perspektif Amina Wadud..... 

Mulia, Siti Musdah. Islam Menggugat Poligami. Jakarta: Gramedia, 2004. 

Nusantara, Tim Literasi. Buku Kompilasi Hukum Islam. Malang: Literasi Nusantara, 2021. 

Rahmayanty, Dinny. “Pentingnya Komunikasi Untuk Mengatasi Problematika Yang Ada 

Dalam Keluarga.” Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK) 5, no. 6 (2023): 28. 

Rusydi, M. “Relasi Laki-Laki Dan Perempuan Dalam Al-Qur’an Menurut Amina Wadud.” 

MIQOT 38, no. 2 (2014): 280. 

Wadud, Amina. Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam. Oxford: Oneworld 

Publications, 2006. 

———. Quran Menurut Perempuan: Meluruskan Bias Gender Dalam Tradisi Tafsir” Terj. 

Abdullah Ali. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2001. 

———. Wanita Di Dalam Al-Qur’an, Terj. Yaziar Radianti. Bandung: Pustaka, 1992. 

Zulpiana. “Penafsiran Amina Wadud Perspektif Kesetaraan Gender Terhadap Al-Qur’an 

Surah Al-Nisa’ Ayat 34.” Journal of Islamic Studies 4, no. 2 (2024): 70–84. 
 

 


