
JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

42 
 

J I S A 
 

MAKNA SIMBOLIK DAN NILAI BUDAYA RITUAL TANAM KEPALA 

KAMBING DALAM TRADISI HAJAT BUMI KRAMAT GANCENG: 

ANALISIS TEORI CLIFFORD GEERTZ 

 
Arum Puspita1, Muhammad Ridwan Effendi2 

 

Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Jakarta 

 

Email: arum6383@gmail.com1, muhammadridwan@unj.ac.id2 

 
     Abstract 

The goat head planting ritual is the core of the Hajat Bumi tradition, which is regularly celebrated 

by the community of Pondok Ranggon, Cipayung, East Jakarta. This tradition has been preserved as a 

manifestation of syncretism between local beliefs and Islamic religious practices, making it a contrasting 

object of study in an urban environment. This study aims to explore the symbolic meaning of the goat's 

head as a symbolic system and to understand how this ritual functions in constructing the cosmic order 

and collective motivation of the community. Using a qualitative-interpretive research method based on 

Clifford Geertz's theory of religion as a symbolic system and thick description techniques, data was 

collected through documentation studies and literature reviews as well as supporting interviews. The 

findings show that the goat head is a dense symbol that formulates the cosmic order of sacrifice, warding 

off evil, and moral purification from animalistic nature. This symbol successfully creates a mood of calm 

and persistent motivation among residents to preserve tradition. Culturally, this ritual represents the 

harmonization of Islamic teachings with ancestral traditions, which ultimately affirms the unique socio-

cultural identity of the Kramat Ganceng community amid modernization. This study contributes to the 

study of the sociology of religion through an interpretive understanding of how ritual symbols function 

in the cultural life of urban communities. These findings have implications for strengthening our 

understanding of strategies for preserving local culture in urban environments. 

Keywords: Ritual, Planting Goat Heads, Syncretism, Hajat Bumi, Keramat Ganceng. 

  

Abstrak  

Ritual tanam kepala kambing merupakan rangkaian inti dari Tradisi Hajat Bumi yang rutin 

dirayakan oleh masyarakat Pondok Ranggon, Cipayung, Jakarta Timur. Tradisi ini lestari sebagai 

perwujudan sinkretisme antara kepercayaan lokal dan praktik keagamaan Islam, menjadikannya objek 

studi yang kontras di lingkungan perkotaan. Penelitian ini bertujuan menggali makna simbolik Kepala 

Kambing sebagai sistem simbol serta memahami bagaimana ritual ini berfungsi dalam membangun 

tatanan kosmis dan motivasi kolektif masyarakat. Menggunakan metode penelitian kualitatif-interpretatif 

berlandaskan teori Clifford Geertz tentang agama sebagai sistem simbol dan teknik thick description, data 

dikumpulkan melalui studi dokumentasi dan kajian literatur serta wawancara sebagai pendukung. 

Temuan menunjukkan bahwa kepala kambing adalah simbol padat yang merumuskan tatanan kosmis 

pengorbanan, tolak bala, dan pemurnian moral dari sifat hewani. Simbol ini berhasil membangun suasana 

hati (moods) ketenangan dan motivasi gigih di kalangan warga untuk melestarikan tradisi. Secara kultural, 

ritual ini mempresentasikan harmonisasi ajaran Islam dengan tradisi leluhur, yang pada akhirnya 

menegaskan identitas sosial-budaya khas masyarakat Kramat Ganceng di tengah modernisasi. Penelitian 

ini memberikan kontribusi terhadap kajian sosiologi agama melalui pemahaman interpretatif mengenai 

bagaimana simbol-simbol ritual bekerja dalam kehidupan budaya masyarakat perkotaan. Temuan ini 

berimplikasi pada penguatan pemahaman mengenai strategi pelestarian budaya lokal di lingkungan 

perkotaan. 

Kata Kunci: Ritual, Tanam Kepala Kambing, Sinkretisme, Hajat Bumi, Keramat Ganceng 

 

  
[[ Submitted: 28 Desember 2025 

[[ Accepted: 29 Januari 2026 

[[ Published: 29 Januari 2026 

10.30829/jisa.v9i1.27806  

 

 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index
mailto:arum6383@gmail.com
mailto:muhammadridwan@unj.ac.id


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

43 
 

PENDAHULUAN  

Indonesia merupakan negara yang memiliki banyak sekali ragam pada setiap 

aspeknya, dimulai dari ras, suku, agama, bahasa, dan budaya. Indonesia juga kaya sekali 

dengan adat dan tradisi yang berbeda-beda di setiap daerahnya. Masing-masing daerah 

memiliki ritual, tradisi, dan adat yang menunjukkan identitas suatu daerah (Susanto 

dkk., 2021). Tradisi Hajat Bumi di Kramat Ganceng, Kelurahan Pondok Ranggon, 

Jakarta Timur menjadi contoh dari beragamnya tradisi di Indonesia. Tradisi ini menjadi 

fenomena budaya yang menarik untuk dikaji dalam perspektif sosiologi agama. Tradisi 

Hajat Bumi Kramat Ganceng merupakan ritual tahunan yang dilaksanakan masyarakat 

sekitar Kramat Ganceng. Perpaduan unik antara tradisi budaya Betawi, Sunda, dan 

Islam digelar sebagai ucapan rasa syukur atas hasil panen yang diperoleh oleh warga 

Pondok Ranggon. Dilihat dari konteksnya, zaman dulu orang Betawi menggantungkan 

hidupnya dari bertani, berkebun, produksi kerajinan tangan, dan membuka jasa 

pelayanan seperti kusir sado. 

Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng diadakan setiap bulan Dzulhijjah menurut 

kalender Islam atau dikenal juga sebagai bulan haji (Wahyu, 2024). Ritual tanam kepala 

kambing menjadi puncak dari tradisi Hajat Bumi. Ritual dimulai dengan melakukan 

arak-arakan bersama tokoh masyarakat dan penyerahan kepala kambing yang ditanam 

di perbatasan antara Kelurahan Pondok Ranggon dan Harjamukti, Depok (Hakim, 

2023). Informasi dari wawancara warga setempat, lokasi penanam kepala kambing 

dilakukan di Kramat Ampel, sebuah situs petilasan. Menurut beritanya Sunan Ampel 

pernah melakukan napak tilas dan berdakwah di tempat ini, sehingga situs ini bagi 

warga Pondok Ranggon wajib hukumnya untuk didatangi setiap diselenggarakannya 

tradisi Hajat Bumi. Ritual puncak dengan arak-arakan dan penanaman kepala kambing 

di perbatasan desa yang dianggap tempat kramat, menunjukkan hadirnya negosiasi 

berkelanjutan antara kepercayaan lokal masyarakat (berupa penghormatan kepada 

leluhur dan hajat atau sedekah bumi) setempat dengan praktik keagamaan Islam. Hasil 

dari studi dokumentasi, terlihat proses ritual diawali dengan tahlil dan dzikir bersama 

(Halimah, 2025) pada menit ke 04.50 dan diakhiri dengan pembacaan doa (Rasa, 2023) 

pada menit ke 07.35. Tradisi ini lestari di tengah lingkungan masyarakat metropolitan, 

menjadikannya objek studi yang kontras dengan modernitas Ibu Kota Jakarta. 

Studi mengenai tradisi lokal dan sinkretisme agama telah banyak dilakukan dalam 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

44 
 

penelitian-penelitian terdahulu, misalnya studi “Sedekah Bumi Sebagai Konvensi 

Tradisi Masyarakat Adat Kasepuhan Kalitanjung Dalam Pelestarian Budaya Lokal 

(Kajian Etnolinguistik)” (Resticka dkk., 2024), studi “Islam dalam Memandang Budaya 

Selametan Bumi (Studi Kasus di Desa Balorejo, Bunorowo, Kebumen)” (Murtopo dkk., 

2019), studi “Makna Simbolik Tradisi Sedekah Bumi Di Desa Medani Kecamatan 

Cluwak Kabupaten Pati” (Susanto dkk., 2021), dan studi "Sinkretisme Agama Dan 

Budaya Pada Bingkai Tradisi Lokal Gebyak Dusun di Dusun Pacet Made, Mojokerto, 

Jawa Timur” (Wulandari, 2017). Namun, studi yang secara spesifik membedah Ritual 

Tanam Kepala Kambing di Kramat Ganceng masih sangat langka. Penelitian serupa 

sebelumnya cenderung bersifat deskriptif historis atau lebih pada kajian pelestarian 

budaya. Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis 

secara interpretatif bagaimana simbol sentral ritual ini bekerja dalam membangun 

tatanan kosmis masyarakat. Berdasarkan fakta lapangan dan celah penelitian yang ada, 

penelitian ini bertujuan untuk: 1) Menggali makna simbolik Tanam Kepala Kambing 

sebagai sistem simbol yang merumuskan tatanan kosmis (Geertz). 2) Menganalisis 

bagaimana simbol tersebut membentuk suasana hati (mood) dan motivasi kolektif 

masyarakat (Geertz). 

Argumentasi utama yang ditawarkan dalam penelitian ini adalah bahwa Ritual 

Tanam Kepala Kambing di Kramat Ganceng adalah sebuah sistem simbol kolektif yang 

secara simultan merumuskan tatanan kosmis pengorbanan dan membentuk motivasi 

gigih untuk menjaga identitas sosial-budaya di tengah arus urbanisasi. Signifikansi 

ilmiahnya terletak pada penerapan sintesis teori antropologi interpretif Geertz untuk 

menghasilkan pemahaman thick description terhadap praktik keberagamaan masyarakat 

lokal. 

METODE  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain etnografi 

interpretatif yang berfokus pada studi dokumentasi dan kajian literatur, bukan pada 

observasi langsung terhadap pelaksanaan ritual. Pemilihan pendekatan ini didasarkan 

pada kenyataan bahwa pada periode penelitian ritual yang dijadikan objek penelitian tidak 

sedang dilaksanakan, sehingga sumber utama data berasal dari arsip, dokumen tertulis, 

dan dokumentasi visual yang ada. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

45 
 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan strategi studi dokumentasi 

yang diperkaya dengan kajian literatur. Analisis dilakukan menggunakan kerangka 

pemikiran Sosiolog Clifford Geertz mengenai agama sebagai sistem simbol dengan 

tujuan menghasilkan analisis mendalam (thick description) terhadap makna-makna yang 

dilekatkan masyarakat pada ritual Tanam Kepala Kambing.  

Sumber data penelitian meliputi arsip video penyelenggaran Hajat Bumi Kramat 

Ganceng pada tahun-tahun sebelumnya yang tersedia di platform youtube, berita-berita 

media terkait tradisi, sumber ilmiah berupa artikel jurnal maupun skripsi terdahulu yang 

relevan, serta didukung oleh satu orang informan masyarakat lokal. Wawancara tidak 

dijadikan sebagai sumber utama penelitian, melainkan berfungsi sebagai pendukung dan 

penguat data dokumentasi. Wawancara dilakukan kepada satu orang informan yang 

merupakan warga Pondok Ranggon, bertempat tinggal di wilayah sekitar tradisi Hajat 

Bumi dilaksanakan, dan pernah mengikuti rangkaian Tradisi Hajat Bumi secara langsung. 

Wawancara dilakukan secara non-formal bersifat semi-terbuka melalui percakapan 

daring pada platform WhatsApp, berfokus pada klarifikasi makna simbol, proses 

pelaksanaan, dan pengalaman personal dalam mengikuti tradisi. 

Data penelitian dikumpulkan melalui kajian literatur, studi dokumentasi berupa 

foto, video arsip kegiatan, dan berita, serta klarifikasi terbatas melalui wawancara 

informal secara daring. Analisis data dilakukan melalui tahapan mengumpulkan dan 

membaca dokumen yang relevan, memetakan tema utama seperti syukur, tolak bala, 

pemurnian moral, dan identitas, kemudian mengaitkannya dengan temuan dokumentasi 

dengan kerangka teori agama sebagai sistem simbol Clifford Geertz, serta menyusun 

analisis mendalam (thick description) mengenai makna ritual. Keabsahan data dijaga 

melalui triangulasi sumber (dokumen, berita, penelitian terdahulu, dan satu informan), 

kecermatan literatur yang relevan, serta konsistensi penafsiran dengan teori yang 

digunakan. Wawancara informal dilakukan atas persetujuan informan, dan identitas 

dijaga secara anonim. Seluruh data digunakan hanya untuk kebutuhan akademik dalam 

penelitian. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Antropologi Interpretatif (Clifford Geertz)  

Menurut Geertz Agama adalah sebuah fakta yang dapat dikaji. Dia menganggap 

agama sebagai bagian dari sistem kebudayaan. Adapun kebudayaan menurut Geertz 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

46 
 

didefinisikan sebagai sebagai dokumen atau teks tindakan yang bersifat publik (Geertz, 

1999), sebuah konteks yang mendalam (Geertz, 1999), sesuatu yang diciptakan (Geertz, 

1999), dan terekspresikan melalui tingkah laku sosial (Geertz, 1999). Berdasarkan pada 

definisi ini ditekankan bahwa manusia adalah makhluk simbolik, dalam artian 

komunikasi yang dilakukan oleh manusia erat dengan penggunaan simbol-simbol. Dari 

simbol tersebut manusia memproduksi makna-makna tertentu yang pada akhirnya 

makna-makna yang telah diperoleh membentuk sebuah jaringan kebudayaan (Riady, 

2021). Oleh karena itu, kebudayaan bukan hanya untuk dijelaskan, tetapi juga untuk 

dipahami secara mendalam, terkait makna simbol-simbol yang ada di dalamnya. Dalam 

menganalisis simbol objek material pada ritual ini, Geertz menyediakan tiga konsep 

utama:  

1) Thick Description (Deskripsi Mendalam): Ini adalah teknik penelitian 

yang bukan hanya mendeskripsikan apa yang terjadi (Siapa, Apa, 

Dimana), melainkan menginterpretasikan apa makna mendalam di balik 

tindakan tersebut. Dalam penelitian ini, thick description digunakan untuk 

menginterpretasikan makna yang terkandung dalam simbol-simbol ritual, 

terutama Kepala Kambing dan proses penanamannya.  

2) Tatanan Kosmis (Cosmic Order): Simbol agama berfungsi merumuskan 

konsep tentang tatanan umum eksistensi. Ritual ini harus dianalisis untuk 

melihat bagaimana masyarakat Kramat Ganceng memahami posisi 

mereka, ancaman (bala), dan hubungan mereka dengan alam serta leluhur.  

3) Moods dan Motivations (Suasana Hati dan Motivasi): Simbol yang efektif 

akan membangun motivasi (dorongan untuk bertindak gigih, seperti 

keinginan melestarikan tradisi) dan suasana hati (perasaan tertentu, seperti 

rasa aman, ketenangan, atau khidmat) yang bertahan lama. 

Secara detail Konsep thick description ini merupakan salah satu gagasan kunci 

dalam antropologi interpretatif yang dikembangkan oleh Clifford Geertz. Istilah ini pada 

mulanya diperkenalkan oleh Gilbert Ryle, tetapi kemudian dipopulerkan dan diberi 

landasan metodologis oleh Geertz melalui karya monumentalnya The Interpretation of 

Cultures (Geertz, 1973). Bagi Geertz, kebudayaan dipahami sebagai “jaringan makna” 

yang ditenun manusia sendiri, dan tugas ilmu sosial bukanlah mencari hukum universal, 

melainkan menafsirkan makna yang terkandung dalam tindakan manusia (Geertz, 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

47 
 

1973). Karena itu, penelitian kebudayaan tidak cukup hanya berhenti pada deskripsi 

faktual mengenai siapa melakukan apa, di mana, dan kapan, melainkan harus melangkah 

lebih jauh pada pemahaman makna yang dilekatkan pelaku pada tindakannya. Deskripsi 

semata-mata mengenai peristiwa lahiriah disebut sebagai thin description (deskripsi 

tipis), sedangkan pemaknaan mendalam terhadap tindakan dalam konteks sosial-

budayanya disebut sebagai thick description. 

Geertz memberikan ilustrasi klasik mengenai perbedaan thin dan thick description 

melalui contoh kedipan mata. Secara fisik, kedipan mata hanyalah suatu gerakan 

kelopak dalam waktu singkat; tetapi secara kultural, kedipan mata dapat berarti isyarat 

rahasia, tanda bercanda, atau bagian dari sandi sosial tertentu. Apabila peneliti hanya 

mencatat bahwa “seseorang mengedipkan mata”, maka yang dihasilkan baru deskripsi 

tipis. Sebaliknya, ketika peneliti memahami kepada siapa kedipan itu ditujukan, dalam 

situasi apa, dan dipahami sebagai tanda apa oleh komunitas, maka ia menghasilkan 

deskripsi tebal (Geertz, 1973). Dengan demikian, inti thick description bukan pada 

memperbanyak kata, melainkan pada kedalaman tafsir terhadap makna simbolik 

tindakan sosial. Tindakan manusia dipahami sebagai “teks” yang dapat dibaca, 

ditafsirkan, dan diletakkan dalam jaringan makna budaya yang lebih luas (Geertz, 

1992). 

Dalam kerangka itu, penelitian ritual keagamaan dan tradisi lokal menjadi medan 

yang paling subur bagi penerapan thick description. Ritual tidak dipandang sekadar 

rangkaian prosesi seremonial, melainkan sebagai sistem simbol yang menyampaikan 

pandangan dunia, nilai moral, serta relasi manusia dengan yang sakral. Thick description 

memungkinkan peneliti melihat bagaimana suatu tindakan ritual yang tampak 

sederhana, misalnya arak-arakan, penanaman objek tertentu, atau pembacaan doa, 

sesungguhnya memuat berbagai lapisan makna yang saling bertautan. Lapisan tersebut 

mencakup: makna simbolik yang dilekatkan pada objek ritual, narasi mitologis atau 

historis yang melatarbelakangi praktik, suasana emosional yang dialami para pelaku, 

serta motivasi sosial yang dihasilkan dari ritual tersebut. Dalam bahasa Geertz, simbol-

simbol agama bekerja secara simultan untuk membentuk “pandangan dunia” (model of 

reality) sekaligus “model bagi tindakan” (model for reality) (Geertz, 1973). Artinya, 

ritual tidak hanya menjelaskan dunia, tetapi juga mengarahkan bagaimana manusia 

seharusnya bertindak di dalamnya. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

48 
 

Penerapan thick description dalam penelitian tradisi lokal mensyaratkan perhatian 

serius pada konteks. Peneliti tidak hanya mencatat urutan prosedural ritual, tetapi juga 

mendengarkan cara masyarakat setempat menuturkan kisah, mitos, atau pengalaman 

mereka terkait dengan ritual tersebut. Deskripsi tebal memerhatikan suara pelaku: 

bagaimana mereka memaknai simbol, apa yang mereka rasakan ketika ritual dijalankan, 

dan bagaimana ritual itu terkait dengan identitas serta kehidupan sehari-hari mereka. 

Oleh karena itu, thick description menolak pendekatan positivistik yang hanya berfokus 

pada observasi lahiriah tanpa penafsiran. Sebaliknya, pendekatan ini menegaskan 

bahwa kebudayaan harus dipahami “dari dalam”, yaitu melalui cara orang-orang yang 

hidup di dalam budaya tersebut memberi makna pada tindakannya (Riady, 2021). 

Dengan cara demikian, penelitian tidak hanya menghasilkan data deskriptif, tetapi juga 

interpretasi yang mencerminkan sudut pandang komunitas itu sendiri. 

Berdasarkan kerangka tersebut, penggunaan thick description dalam penelitian 

ritual Tanam Kepala Kambing memungkinkan peneliti untuk menafsirkan tindakan 

penanaman kepala kambing tidak hanya sebagai prosedur upacara, tetapi sebagai simbol 

padat yang merumuskan syukur, pengorbanan, tolak bala, pemurnian moral, serta 

peneguhan identitas sosial masyarakat. Dengan pendekatan ini, ritual dibaca sebagai 

teks budaya yang kaya makna, di mana suasana hati kolektif berupa ketenangan, rasa 

aman, dan kebersamaan, dibentuk melalui pengalaman simbolik yang dihayati bersama. 

Dengan demikian, thick description tidak hanya berfungsi sebagai teknik deskripsi, 

melainkan sebagai landasan epistemologis untuk memahami bagaimana tradisi hidup, 

dimaknai, dan diwariskan dalam kehidupan masyarakat kontemporer. 

Gambaran Umum Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng 

Berdasarkan wikipedia (2025), Pondok Ranggon adalah salah satu dari delapan 

kelurahan yang berada di Kecamatan Cipayung, Jakarta Timur. Berdasarkan data tahun 

2024 kelurahan ini memiliki penduduk sebesar 35.248 jiwa dan luas 3,6 km², berada di 

ketinggian 55 hingga 91 mdpl dan merupakan kelurahan tertinggi di DKI Jakarta. Secara 

geografis wilayah Kelurahan Pondok Ranggon termasuk kedalam wilayah yang 

strategis, hal ini dikarenakan wilayah Pondok Ranggon berhubungan langsung dengan 

jalur perlintasan alternatif dari wilayah Cileungsi (Bogor), Kranggan (Bekasi), dan 

Harjamukti (Depok). Wilayah Pondok Ranggon juga memiliki keunikan dan kelebihan, 

diantaranya: 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

49 
 

1. Memiliki areal TPU terbesar di Jakarta yang menjadi tempat pemakaman bagi 

korban tragedi tahun 1998. 

2. Terdapat makam Kramat Ganceng yang menjadi tempat pesta Hajat Bumi 

Ganceng. 

3. Terdapat situs petilasan Sunan Ampel yang dikenal sebagai Kramat Ampel. 

4. Masyarakatnya berbahasa Sunda namun berbudaya Betawi. 

Asal-usul tentang daerah Pondok Ranggon berawal dari cerita lisan seorang 

kakek- kakek yang berasal dari daerah Karawang yang pada suatu hari ditengah jalan 

pelancongannya dia bertemu dengan seorang nenek-nenek yang kemudian mereka 

berdua menikah dan mendirikan sebuah rumah di daerah tersebut yang saat ini disebut 

dengan Pondok Ranggon. Rumah kediaman itu berbentuk panggung dengan tinggi 

kurang lebih dua meter. Bentuk rumah tersebut disebut dengan Ranggon. Dan lama-

kelamaan keluarga tersebut dikenal dengan nama “Mbah Santri”. Menurut masyarakat, 

Mbah Santri ini merupakan seorang yang sakti. Sebelum Mbah Santri meninggal dia 

berpesan agar daerah tersebut diberi nama Pondok Ranggon dan berpesan agar Pondok 

Ranggon setiap tahunnya mengadakan selamatan atau Nazar yang juga diramaikan 

dengan tanggapan atau tontonan (Anggraeni, 2023). Nazar inilah yang menjadi titik 

awal penyelenggaran Pesta Ganceng atau yang dikenal dengan Hajat Bumi Keramat 

Ganceng. 

Tradisi Hajat Bumi di Kramat Ganceng masih lestari hingga sekarang. Tradisi ini 

menggambarkan tentang rasa syukur masyarakat terhadap hasil bumi dan sebuah bentuk 

pengharapan agar masyarakat dijauhkan dari bahaya. Menurut kepercayaan masa lalu 

terdapat mitos yang membuat tradisi ini tetap dipertahankan, yaitu apabila tradisi ini 

tidak dilaksanakan maka akan terjadi bencana. Namun, dari mitos inilah pada akhirnya 

yang membuat tradisi ini terus eksis hingga saat ini, sekaligus sebagai bentuk pelestarian 

kebudayaan Betawi. 

Berdasarkan pada hasil temuan, kegiatan ini dilaksanakan selama dua hari yaitu 

Kamis dan Jumat di setiap bulan haji atau Dzulhijah setiap tahunnya. Adapun kegiatan 

yang dilakukan dalam tradisi ini ialah prosesi arak-arakan bersama dengan tokoh 

masyarakat, ritual penyerahan kepala kambing yang ditanam di Keramat Ampel yang 

menjadi perbatasan antara kelurahan Pondok Ranggon, Jakarta, dan Harjamukti, Depok, 

Tahlilan, pertunjukan kesenian Betawi, Santunan kepada 500 anak yatim piatu, makan-

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

50 
 

makan bersama dan kumpul-kumpul masyarakat, serta pesta UMKM (Media Indonesia, 

2023). Ritual Hajat Bumi dilaksanakan di Kelurahan Pondok Ranggon dan bertempat 

di makam Kramat Ganceng. 

“Biasanya tuh yaa.. ziarah dulu ke makamnya eyang ganceng yang keramat 

ganceng tuh..ziarah dulu kan..doa-doa segala macem, abis itu udah beres baru diarak, 

ee..itu apa kepala ininya dari situ ke Keramat Ampel, begitu..biasanya si begitu” (AA, 

wawancara, 2 Desember 2025). 

 Semua persiapan dan rangkaian ritual dipusatkan di makam keramat Ganceng. 

Berdasarkan informasi warga setempat, Tradisi Hajat Bumi diawali dengan acara 

tahlilan ataupun doa bersama yang dihadiri tokoh-tokoh dan warga Kramat Ganceng, 

bersamaan 2dengan pemberian Santunan kepada 500 anak yatim. Prosesi arak- arakan 

dan penyerahan Kepala Kambing untuk ditanam dilaksanakan pada Jumat pagi.  

“ Yaa yang ikut yang pasti tokoh-tokoh adat terus warga sekitar yang penasaran 

liat tanam kepala kambing...sama sesepuh gitu paling” (AA, wawancara, 2 Desember 

2025). 

Arak-arakan dihadiri oleh tokoh-tokoh setempat dan dimeriahkan oleh warga-warga 

dari dalam maupun luar Pondok Ranggon. 

“Hari weekendnya orang-orang nikmatin bazar. Acara adatnya mulai Jumat 

pagi, nah bazarnya itu dua hari, Jumat sama Sabtu, begitu.”(AA, wawancara, 2 

Desember 2025).  

Tradisi Hajat Bumi ini juga dimeriahkan oleh pementasan budaya Betawi, 

diantaranya adalah: Tarian Topeng Betawi, Baritan, Wayang golek, Ondel-ondel, dan 

Tanjidor (Media Indonesia, 2023). Pesta UMKM digelar selama dua hari yakni selama 

kegiatan Tradisi ini berlangsung. Berdasarkan arsip data 2023, diperkirakan terdapat 600 

UMKM yang berpartisipasi memeriahkan Tradisi tersebut. 

Masyarakat antusias mengikuti Tradisi Hajat Bumi Keramat Ganceng, 

pelaksanaan Tradisi ini juga mendapat dukungan positif dari pemerintah setempat, hal 

ini karena tardisi membentuk kerukunan masyarakat dan bentuk pelestarian budaya 

Betawi. Tradisi ini juga menggambarkan bentuk rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha 

Esa, nilai luhur yang terkandung dalam tradisi inilah yang menjadi alasan mengapa 

tradisi ini harus dipertahankan. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

51 
 

Gambar 1. Kramat Ganceng Pondok Ranggon, Jakarta Timur 

Sumber: Dokumentasi Pribadi 

Makna Simbolik Kepala Kambing: Merumuskan Tatanan Kosmis 

Sinkretisme adalah penggabungan unsur-unsur yang berbeda menjadi satu 

kesatuan yang mengalami penyesuaian sehingga menimbulkan ciri atau identitas 

tersendiri. Sinkretisme Islam dan budaya lokal merupakan penggabungan dua unsur 

budaya Islam dan budaya lokal menjadi satu dan mengalami penyusaian sehingga 

membentuk ciri khas tersendiri guna menciptakan sebuah hubungan kebersamaan yang 

harmonis (Lestari & Yunita, 2025). Ritual Tanam Kepala Kambing yang menjadi 

puncak dari tradisi hajat bumi di Kramat Ganceng, Pondok Ranggon, Jakarta Timur, 

adalah perwujudan sinkretisme budaya dan ajaran Islam yang terus eksis hingga 

sekarang. Ritual pada Tradisi Hajat Bumi ini merupakan kegiatan tahunan yang sudah 

menjadi warisan turun temurun leluhur yang berfungsi untuk merumuskan dan menjaga 

tatanan kosmis, yaitu kesimbangan antara alam, manusia, dan Tuhan. 

Prosesi inti dari Hajat Bumi yang berfokus pada penanaman kepala kambing di 

Perbatasan desa (Kramat Ampel) melibatkan tahapan ritual yang spesifik. Kepala 

kambing, yang sebelumnya ditempatkan di dalam dondang, kemudian dibacakan 

serangkaian doa-doa sebelum dikuburkan di dalam lubang yang telah disediakan. Selain 

penanaman kepala kambing, ritual ini juga mencakup peletakan ancak (sesajen berupa 

makanan, buah-buahan, dan kue-kue) di lokasi ritual (Pratama, 2017). Kompleksitas 

tindakan ini menegaskan bahwa Hajat Bumi bukan sekadar perayaan, melainkan sebuah 

pertunjukan kebudayaan yang terstruktur dengan fungsi spiritual dan sosial yang 

meluas. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

52 
 

Gambar 2. Kramat Ampel 

Sumber: Dokumentasi Pribadi 

Kepala kambing yang dikuburkan ke dalam tanah di lokasi keramat dan perbatasan 

kampung berfungsi sebagai Simbol Padat (Dense Symbol), yang memuat berbagai 

makna yang saling terkait. Makna simbol kepala kambing dalam ritual ini diantaranya 

adalah: 

1) Ungkapan Rasa Syukur dan Pengorbanan 

Makna paling eksplisit dari ritual ini adalah ungkapan syukur, yang diwujudkan 

melalui pengorbanan. Hajat Bumi adalah puncak dari rasa terima kasih masyarakat 

Kramat Ganceng atas limpahan rezeki dan hasil bumi. Kurban kepala kambing menjadi 

bentuk persembahan paling tinggi yang dikembalikan kepada sumber kehidupan (bumi) 

sebagai wujud ketundukan kepada Tuhan. Dari perspektif Islam, kurban ini 

direinterpretasi sebagai shadaqah atau amal kebaikan. Kepala kambing, sebagai sajian 

utama dalam acara keagamaan, melampaui sekadar konsumsi fisik; ia menjadi bentuk 

komunikasi budaya dan spiritual yang mengikat antara manusia, tradisi, dan Tuhannya. 

Pengorbanan ini menegaskan keikhlasan dan kepatuhan spiritual komunitas dalam 

memulai siklus kehidupan baru, memposisikan ritual adat ini sejalan dengan prinsip-

prinsip teologis Islam. Dalam sejarah panjang masyarakat tradisional religius, kepala 

kambing juga menyimpan nilai simbolik tersendiri. Kepala kambing kerap dianggap 

sebagai bagian paling ‘berwibawa’ dari tubuh hewan, kepala sering diistimewakan 

karena mengandung organ-organ penting seperti otak, mata, dan lidah, yang masing-

masing diyakini memiliki nilai spiritual dan gizi yang tinggi (Endy, t.t.). 

2) Bentuk Tolak Bala 

Tolak bala, yaitu upaya kolektif untuk menghalau bencana, bahaya, atau 

kemalangan yang mengancam komunitas atau masyarakat (Sutikno, 2017). Secara 

historis, praktik Tolak Bala dalam tradisi lokal seringkali disalah artikan sebagai upaya 

magis untuk menyenangkan entitas gaib, yang berpotensi melanggar doktrin tauhid 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

53 
 

dalam Islam. Namun, di masyarakat Muslim yang terislamisasi secara kuat, fungsi 

Tolak Bala ini telah mengalami pergeseran makna yang signifikan. 

Ritual Tanam Kepala Kambing tidak lagi dipandang sebagai praktik yang 

memberikan kekuatan apotropaik (penangkal) inheren pada objek kambing itu sendiri. 

Sebaliknya, ritual tersebut kini direinterpretasikan sebagai mediasi atau kerangka formal 

untuk penyampaian doa dan kepasrahan total kepada Tuhan (Tawakal). Masyarakat 

melakukan ritual sebagai upaya lahiriah (mengubur simbol keburukan dan kurban), 

namun mereka meyakini sepenuhnya bahwa efikasi tertinggi dari Tolak Bala 

bergantung pada kehendak Allah Yang Maha Kuasa (Sutikno, 2017). Pergeseran 

interpretasi ini memiliki implikasi besar dalam legitimasi ritual. Dengan menempatkan 

kekuatan penangkal pada Tuhan dan menjadikan ritual sebagai sarana doa kolektif, hal 

ini yang membuat masyarakat Kramat Ganceng berhasil merasionalisasi praktik 

tradisional mereka, memastikan bahwa tradisi tersebut tetap sah dan dapat diterima 

dalam kerangka hukum syariat Islam kontemporer. Hal ini memperkuat Tatanan Kosmis 

di mana keselamatan sejati hanya berasal dari entitas Ilahi yang transenden (Nasrulloh 

& Alfaruq Ajidin, 2023). 

3) Representasi Sifat Hewani Manusia (Pemurnian Batin) 

Interpretasi terdalam (Thick Description) dari Ritual Tanam Kepala Kambing 

melampaui fungsi syukur dan Tolak Bala. Di tingkat filosofis dan moral, tindakan 

mengubur kepala kambing adalah sebuah pernyataan simbolis mengenai pemurnian 

batin. Antropologi interpretatif berpendapat bahwa ritual menyediakan sarana untuk 

memproses dan menginternalisasi nilai-nilai fundamental komunitas. Dalam konteks 

ini, kepala kambing berfungsi sebagai cerminan sifat-sifat hewani yang harus 

dikendalikan dan dimurnikan oleh manusia. Dalam teologi kurban Islam, makna 

penyembelihan hewan kurban (sapi atau kambing) selalu dikaitkan dengan tekad moral 

untuk menghilangkan sifat buruk (nafsu kehewanan) yang ada dalam jiwa manusia. 

Tindakan menanam atau menguburkan kepala kambing ke dalam tanah, dalam 

Ritual ini secara simbolis dimaknai sebagai penguburan sifat-sifat buruk tersebut ke 

dalam bumi. Bumi, sebagai ibu dan asal-usul kehidupan, berfungsi sebagai netralisator 

spiritual, tempat di mana keburukan dikembalikan untuk dinetralkan dan diubah 

(Pratama, 2017). Dengan menguburkan representasi nafsu hewani, komunitas secara 

kolektif mengikrarkan niat untuk melakukan pemurnian moral, memastikan bahwa 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

54 
 

mereka memasuki siklus kehidupan yang baru (musim panen, tahun baru) dengan jiwa 

yang bersih. Ritual ini tidak hanya membuang bala eksternal (bencana) tetapi juga 

menanggulangi bala internal (nafsu yang merusak). Keberhasilan penanaman kepala 

kambing dalam tradisi Hajat Bumi terletak pada kemampuannya mengintegrasikan etika 

moralitas Islam ke dalam struktur ritual adat yang sudah ada. 

Tiga makna yang dihasilkan, syukur atau pengorbanan, tolak bala, dan pemurnian 

batin inilah yang secara simultan terkandung dalam simbol kepala kambing. Hal ini 

menunjukkan fungsi simbolik agama sebagaimana dijelaskan Geertz, ritual mampu 

merumuskan konsepsi tatanan kosmis (hubungan manusia-Tuhan-alam yang harmonis) 

seraya mengkomunikasikan nilai-nilai moral kepada komunitasnya. Dalam konteks ini, 

kepala kambing menjadi semacam “teks” kultural yang kaya akan makna, terbuka bagi 

pembacaan bersama oleh seluruh warga. 

Dinamika Sosial: Membangun Suasana Hati (Mood) dan Motivasi Kolektif 

Menurut Clifford Geertz, kekuatan sistem simbol (agama/ritual) terletak pada 

kemampuannya untuk tidak hanya merumuskan pandangan dunia (Tatanan Kosmis), 

tetapi juga membentuk disposisi pada diri pelakunya, yakni suasana hati (mood) dan 

motivasi yang gigih. 

1) Suasana Hati (Mood): Ketenangan dan Rasa Aman 

Ritual Tanam Kepala Kambing secara efektif membangun suasana hati yang 

stabil, yang diistilahkan oleh Geertz sebagai perasaan yang bertahan lama, seperti 

ketenangan (serenity) dan rasa aman di kalangan warga Kramat Ganceng. Pelaksanaan 

ritual adalah respons langsung terhadap kecemasan kolektif yang selalu menghantui 

masyarakat agraris: ketakutan akan bencana (bala), gagal panen, atau malapetaka. 

Dengan terlaksananya pengorbanan (Kepala Kambing) dan diakhiri dengan tahlil dan 

doa secara khidmat, masyarakat merasa bahwa kewajiban spiritual dan tanggung jawab 

mereka terhadap alam dan leluhur telah terpenuhi. Ketenangan (mood) muncul dari 

keyakinan kolektif bahwa mereka kini telah dijauhkan dari bahaya dan berada dalam 

lindungan Tuhan. Integrasi prosesi Islami (Tahlil dan Doa) sangat krusial. Unsur Islam 

ini memberikan validasi spiritual yang kuat, memastikan bahwa ritual tersebut bukan 

hanya praktik takhayul semata, melainkan tindakan keagamaan yang sah dan direstui. 

Validasi ini memperkuat rasa khidmat dan mengukuhkan ketenangan batin bahwa 

tindakan mereka telah diterima oleh kekuatan transenden tertinggi, sehingga rasa aman 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

55 
 

kolektif menjadi terinternalisasi dan realistis. 

Dari sudut pengalaman, ritual ini juga dirasakan sangat emosional oleh pelaku 

maupun penonton, menciptakan atmosfer khas yang sulit dipisahkan dari makna 

simboliknya. Pendekatan thick description mengharuskan kita memperhatikan 

bagaimana suasana ritual berlangsung secara konkret. Sejak pagi hari puncak acara, 

warga tampak berbondong-bondong berkumpul di sekitar pendopo Makam Kramat 

Ganceng yang merupakan titik awal arak-arakan. Suasana semarak segera terasa: bunyi 

musik tanjidor (orkes tradisional Betawi) mengiringi langkah rombongan, sementara 

Ondel-ondel besar berwarna-warni menari di barisan depan, diapit penari topeng Betawi 

dan pasukan muda-mudi berpakaian tradisional. Di belakangnya, beberapa lelaki 

memikul dondang berisi kepala kambing yang telah dihias, ditutup kain putih, ditemani 

aneka ancak berisi sesajen hasil bumi. Warga masyarakat, tua-muda, berbaris di tepi 

jalan kampung menyaksikan prosesi ini dengan antusias. Terdengar sorak gembira 

anak-anak saat ondel-ondel berlalu, diselingi senyum bangga para orang tua yang 

memegang tepi bendera kecil atau panji-panji kampung. Bagi penonton, arak-arakan ini 

bukan sekadar tontonan, ia adalah perayaan jati diri kolektif. Kemeriahan tersebut 

mencerminkan mood kegembiraan komunal, festival budaya tahunan ini menjadi ajang 

rekreasi spiritual sekaligus hiburan rakyat. 

Namun demikian, di tengah hingar-bingar keceriaan, terdapat perubahan nuansa 

yang kentara ketika iring-iringan mencapai lokasi sakral Kramat Ampel di batas 

kampung. Begitu rombongan ritual tiba di area petilasan keramat tersebut, perlahan 

musik tanjidor dihentikan. Warga yang semula bersorak riuh mulai menenangkan diri, 

merapat mengelilingi lubang tanah yang telah dipersiapkan. Suasana mendadak 

khidmat: tokoh adat dan pemuka agama mengambil posisi di dekat lubang, lalu 

memimpin doa bersama. Kepala kambing diangkat dari dondang, diperlihatkan sejenak 

kepada hadirin seolah menegaskan “inilah kurban kita tahun ini”, kemudian ditanamkan 

perlahan ke dalam bumi. Pada momen ini, banyak peserta menundukkan kepala, 

sebagian memejamkan mata sambil melafalkan tahlil dan salawat secara lembut. 

Beberapa orang tampak menitikkan air mata haru, merasakan kebersamaan spiritual 

yang kuat. Penonton yang semula bersorak kini terdiam penuh takzim; mereka ikut 

merasakan aura sakral yang menyelimuti prosesi penanaman. Inilah saat emosional 

klimaks, ketika simbol kepala kambing dipersembahkan kembali ke alam, menandai 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

56 
 

puncak interaksi manusia, alam, dan Yang Ilahi.  

 Secara antropologis, detik-detik ini membangkitkan apa yang disebut Geertz 

sebagai “citra pengalaman nyata” dari simbol, menjadi keyakinan kosmis tentang 

harmoni alam-tertib Ilahi menjadi begitu terasa konkret di benak setiap orang yang 

hadir. Setelah doa terakhir diucapkan dan tanah menutup sempurna kepala kurban, 

suasana hening terpecah oleh tarikan napas lega dan saling pandang penuh senyum di 

antara warga. Secara spontan, hadirin mengucap “Alhamdulillah” hampir bersamaan. 

Terlihat jelas ekspresi kelegaan dan ketenangan di wajah para peserta, seolah beban 

kekhawatiran yang mungkin mereka pendam (akan ancaman bala) telah terangkat. 

Pelaksanaan ritual yang sukses memberi kepuasan batin tersendiri. Mereka baru saja 

melalui pengalaman bersama yang mendalam, dari riang gembira kebersamaan hingga 

haru khusyuk nan sunyi, semuanya mengikat emosi komunitas dalam satu rangkaian 

ritual. 

Dari rangkaian pengalaman itulah terbentuk suasana hati kolektif (mood) yang khas 

di komunitas Kramat Ganceng. Pasca prosesi penanaman kepala kambing, mood 

dominan yang mengemuka adalah rasa tenang dan aman. Warga merasakan bahwa desa 

mereka kini berada dalam kondisi seimbang – selaras dengan alam dan dilindungi Tuhan. 

Keyakinan bahwa “hal buruk telah dikuburkan” memberi mereka perasaan tenteram yang 

nyata. Ini sesuai dengan konsep Geertz bahwa ritual berhasil menciptakan long-lasting 

moods, yakni perasaan mendalam yang bertahan melampaui durasi upacara. Ketenangan 

ini muncul karena semua tahapan kewajiban spiritual dirasakan telah terpenuhi dengan 

benar: mereka telah bersyukur atas nikmat, telah memberi persembahan kurban terbaik, 

dan telah berdoa memohon perlindungan. Apalagi dengan dilibatkannya unsur-unsur 

Islami seperti tahlil, doa-doa dalam bahasa Arab, dan kehadiran tokoh agama, masyarakat 

merasa ritual tersebut sah secara spiritual. Doa kolektif di ruang sakral memberikan 

validasi transenden bahwa usaha mereka diterima oleh kekuatan Ilahi tertinggi. 

 Dengan demikian, rasa tenang itu berakar pada kepercayaan bahwa tatanan kosmis 

telah diperbaharui: hubungan mereka dengan Sang Pencipta, alam sekitar, dan arwah 

leluhur berada dalam harmoni kembali. Suasana aman ini tidak hanya dirasakan secara 

individu, tetapi menjadi milik bersama. Dalam beberapa hari setelahnya, aura positif 

masih menyelimuti perkampungan, orang-orang berbagi cerita pengalaman ritual dengan 

bangga, sambil meyakini desa mereka mendapat berkah dan perlindungan khusus. Mood 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

57 
 

kolektif semacam ini memiliki fungsi penting secara sosial, karena memperkuat kohesi 

dan optimisme komunitas dalam menjalani kehidupan sehari-hari. 

2) Motivasi Kolektif: Gigih Melestarikan Tradisi 

Ritual ini juga berhasil menanamkan motivasi yang kuat dorongan untuk 

bertindak gigih, terutama dalam melestarikan tradisi di tengah tekanan arus modernitas 

dan urbanisasi Jakarta. Motivasi utama yang mendorong kelangsungan ritual adalah 

mitos yang menjadi panduan kolektif. Mitos yang menyatakan bahwa apabila tradisi ini 

tidak dilaksanakan, maka akan terjadi bencana, bertindak sebagai penjamin sosial yang 

gigih. Ancaman mitologis ini bukan sekadar cerita, tetapi penguat tatanan sosial yang 

efektif, memastikan bahwa setiap generasi akan merasa terpaksa (termotivasi) untuk 

berpartisipasi dan melestarikan ritual ini agar tidak terjadi kekacauan kosmis. 

Di tengah Ibu Kota yang homogen, ritual ini berfungsi sebagai penanda yang 

paling jelas dalam menegaskan identitas sosial-budaya khas masyarakat Kramat 

Ganceng. Keinginan kolektif untuk mempertahankan akar identitas leluhur (Betawi-

Sunda-Islam) di tengah modernitas yang mengancam peluruhan budaya menjadi 

dorongan (motivasi) yang sangat kuat. Melalui ritual tahunan, mereka secara berulang 

memproklamasikan eksistensi identitas mereka, menjadikannya upaya gigih untuk 

melestarikan budaya. 

Implikasi Kebudayaan: Interpretasi Penanaman Kepala Kambing   

Tindakan penanaman kepala kambing di lokasi keramat berfungsi sebagai momen 

puncak di mana keyakinan abstrak masyarakat tentang Tatanan Kosmis yang mencakup 

harmoni alam dan kehendak spiritual diterjemahkan menjadi aksi publik yang nyata dan 

dapat disaksikan. Ritual ini dapat dibaca layaknya sebuah teks kultural yang dibaca 

bersama oleh masyarakat. Dalam teks tersebut, Kepala Kambing bertindak sebagai 

simbol padat (dense symbol) yang merupakan kalimat paling krusial. Simbol ini secara 

efektif merangkum tiga makna fundamental: Pengorbanan sebagai rasa syukur atas 

rezeki, upaya Tolak Bala untuk memohon perlindungan dari bahaya, dan tindakan 

Pemurnian Moral dengan mengubur sifat-sifat hewani. Dengan demikian, ritual ini 

bukan sekadar tindakan, melainkan sebuah pernyataan yang utuh tentang bagaimana 

seharusnya mereka hidup di dunia ini. 

Lebih dari sekadar pernyataan simbolis, ritual ini bertindak sebagai mekanisme 

budaya yang cerdas untuk menyelesaikan ketegangan struktural antara tradisi leluhur 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

58 
 

dan tuntutan modernitas urban di Jakarta. Melalui sinkretisme urban, ritual Tanam 

Kepala Kambing menyediakan harmonisasi ajaran Islam dengan tradisi sedekah bumi 

lokal. Dengan mengintegrasikan tahlil dan doa Islami ke dalam prosesi tradisional 

penanaman, masyarakat Kramat Ganceng secara efektif membuktikan bahwa tradisi 

mereka dapat lestari dan relevan, alih-alih tergerus oleh laju modernisasi Ibu Kota. 

Integrasi ini memberikan legitimasi keagamaan dan menjadikan ritual tersebut sebagai 

praktik yang compatible dengan nilai-nilai Islam, membebaskannya dari stigma 

takhayul dan menjamin kelangsungannya di tengah lingkungan metropolitan yang cepat 

berubah. 

  PENUTUP  

Simpulan  

Penelitian ini secara interpretatif mengonfirmasi bahwa Ritual Tanam Kepala Kambing 

dalam Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng berfungsi sebagai sistem simbol kolektif. Makna 

simbolik Kepala Kambing berhasil merumuskan tatanan kosmis yang terdiri dari tiga dimensi 

fundamental, yaitu syukur dan pengorbanan, Tolak Bala sebagai mediasi doa dan kepasrahan 

(Tawakal), serta pemurnian moral dari sifat hewani, sekaligus membentuk suasana hati 

ketenangan dan rasa aman, serta motivasi gigih untuk mempertahankan tradisi. Keberhasilan 

ritual ini terletak pada integrasi sinkretisme urban yang cerdas, yang memberikan legitimasi 

keagamaan (Islam) pada tradisi leluhur, sehingga menjamin kelestariannya di tengah arus 

modernisasi perkotaan. 

Saran  

Keterbatasan penelitian adalah ritual puncak tidak dapat diobservasi secara langsung, 

sehingga data sangat bergantung pada arsip dokumentasi terdahulu, dokumentasi visual, dan 

karya tulis ilmiah relevan, dan wawancara sederhana. Oleh karena itu, disarankan agar penelitian 

selanjutnya melakukan studi longitudinal atau observasi partisipatif langsung, serta wawancara 

mendalam kepada tokoh-tokoh yang terlibat untuk memperkaya interpretasi thick description 

mengenai dinamika emosional dan interaksi sosial real-time selama pelaksanaan ritual. 

DAFTAR PUSTAKA  

Anggraeni, R. (2023, Desember 8). Sejarah dan Asal Usul Pondok Ranggon yang Terkenal dengan 

Tempat Pemakaman Umum. 

https://news.okezone.com/read/2023/12/08/337/2934873/sejarah-dan-asal-usul-pondok-

ranggon-yang-terkenal-dengan-tempat-pemakaman-umum?page=2. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

59 
 

Endy, Z. (t.t.). Kepala Kambing Sajian Utama Acara Keagamaan. 

https://www.junaidiyah.com/kepala-kambing-sajian-utama-acara-

keagamaan/#google_vignette. 

Geertz, A. W. (1999). Definition as Analytical Strategy in the Study of Religion. Historical 

Reflections/Reflexions Historiques, 33(3). 

Geertz, C. (1992). Refleksi Budaya. Penerbit Kanisius. 

Geertz, Clifford. (1973). The interpretation of cultures : selected essays. Basic Books. 

Hakim, S. (2023, Juli 7). Lestarikan budaya, masyarakat gelar Festival Hajat Bumi Kramat 

Ganceng. https://www.antaranews.com/berita/3624252/lestarikan-. 

Halimah, U. (2025, Juni 29). Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng di Pondok Ranggon. 

https://www.youtube.com/watch?v=N0ZTRVlVtCo. 

Lestari, S., & Yunita, Y. (2025). Sinkretisme Budaya Islam dan Budaya Lokal Nusantara Dalam 

Memperkokoh Hubungan Masyarakat. Jurnal Sosial dan Keagamaan |, 10(01). 

https://doi.org/10.32332/riayah.v10i1.10440 

Media Indonesia. (2023, Juli 11). Budaya Tradisi di Tengah Keramatnya Makam Ganceng. 

https://epaper.mediaindonesia.com/detail/budaya-tradisi-di-tengah-keramatnya-%20makam-

ganceng. 

Murtopo, B. A., Dwi, L. S., Mahasiswa, P., & Kebumen, I. (2019). ISLAM DALAM 

MEMANDANG BUDAYA SELAMETAN BUMI ( STUDI KASUS DI DESA BALOREJO, 

BONOROWO, KEBUMEN). Journal Ar-Rihlah Inovasi Pengembangan Pendidikan Islam, 

(1). http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/Ar-rihlah/index 

Nasrulloh, A., & Alfaruq Ajidin, F. (2023). THE TRADITION OF EARTH AND SEA 

ALMSGIVING VIEWED ACCORDING TO ISLAMIC LAW. Islamic Law Review: Journal 

of Islamic Family Law and Social Issues, 1(1), 17–37. https://doi.org/10.2023/ilr.v1i1.12 

Pratama, A. (2017). MOTIF TINDAKAN SOSIAL DALAM TRADISI HAJAT BUMI KRAMAT 

GANCENG DI PONDOK RANGGON JAKARTA TIMUR. 

Rasa, S. (2023, Agustus 7). HAJAT BUMI KRAMAT GANCENG. 

https://www.youtube.com/watch?v=v5BR2iEM1jg. 

Resticka, G. A., Nurdiyanto, E., Junawaroh C Sri, S., Yanti, N. H., Oktaviana, I., & Nurharyani, 

O. P. (2024). SEDEKAH BUMI SEBAGAI KONVENSI TRADISI MASYARAKAT ADAT 

KASEPUHAN KALITANJUNG DALAM PELESTARIAN BUDAYA LOKAL (KAJIAN 

ETNOLINGUISTIK). 

Riady, A. S. (2021). Agama dan Kebudayaan Masyarakat Perspektif Clifford Geertz. 

Susanto, H., Asih, S., & Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri Jawa Tengah, S. 

(2021). MAKNA SIMBOLIK TRADISI SEDEKAH BUMI DI DESA MEDANI KECAMATAN 

CLUWAK KABUPATEN PATI (Vol. 2). 

Sutikno. (2017). Function and meaning of “Tolak Bala“(Ward off Misfortune) Ritual in Malay 

Serdang Indonesia. The International Journal of Social Sciences and Humanities Invention, 

4(7). https://doi.org/10.18535/ijsshi/v4i8.18 

Wahyu, R. (2024, Oktober 19). Hajat Bumi Kramat Ganceng: Warisan Budaya Betawi yang Masih 

Lestari. https://www.senibudayabetawi.com/9450/hajat-bumi-kramat-ganceng-warisan-

budaya-betawi-yang-masih-lestari.html. 

Wulandari, R. (2017). TRADISI MENGIBUNG (STUDI KASUS SINGKRETISME AGAMA DI 

KAMPUNG ISLAM KEPAON BALI). gulawentah: Jurnal Studi Sosial, 2, 29–40. http://e-

journal.unipma.ac.id/index.php/gulawentah 

  

  

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

