-

1%

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

UNIVERSITAS ISLAM NEGERT

SUMATERA UTARA MEDAN

MAKNA SIMBOLIK DAN NILAI BUDAYA RITUAL TANAM KEPALA
KAMBING DALAM TRADISI HAJAT BUMI KRAMAT GANCENG:
ANALISIS TEORI CLIFFORD GEERTZ

Arum Puspital, Muhammad Ridwan Effendi?
Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Jakarta

Email: arum6383@gmail.com?, muhammadridwan@unj.ac.id?

Abstract

The goat head planting ritual is the core of the Hajat Bumi tradition, which is regularly celebrated
by the community of Pondok Ranggon, Cipayung, East Jakarta. This tradition has been preserved as a
manifestation of syncretism between local beliefs and Islamic religious practices, making it a contrasting
object of study in an urban environment. This study aims to explore the symbolic meaning of the goat's
head as a symbolic system and to understand how this ritual functions in constructing the cosmic order
and collective motivation of the community. Using a qualitative-interpretive research method based on
Clifford Geertz's theory of religion as a symbolic system and thick description techniques, data was
collected through documentation studies and literature reviews as well as supporting interviews. The
findings show that the goat head is a dense symbol that formulates the cosmic order of sacrifice, warding
off evil, and moral purification from animalistic nature. This symbol successfully creates a mood of calm
and persistent motivation among residents to preserve tradition. Culturally, this ritual represents the
harmonization of Islamic teachings with ancestral traditions, which ultimately affirms the unique socio-
cultural identity of the Kramat Ganceng community amid modernization. This study contributes to the
study of the sociology of religion through an interpretive understanding of how ritual symbols function
in the cultural life of urban communities. These findings have implications for strengthening our
understanding of strategies for preserving local culture in urban environments.
Keywords: Ritual, Planting Goat Heads, Syncretism, Hajat Bumi, Keramat Ganceng.

Abstrak

Ritual tanam kepala kambing merupakan rangkaian inti dari Tradisi Hajat Bumi yang rutin
dirayakan oleh masyarakat Pondok Ranggon, Cipayung, Jakarta Timur. Tradisi ini lestari sebagai
perwujudan sinkretisme antara kepercayaan lokal dan praktik keagamaan Islam, menjadikannya objek
studi yang kontras di lingkungan perkotaan. Penelitian ini bertujuan menggali makna simbolik Kepala
Kambing sebagai sistem simbol serta memahami bagaimana ritual ini berfungsi dalam membangun
tatanan kosmis dan motivasi kolektif masyarakat. Menggunakan metode penelitian kualitatif-interpretatif
berlandaskan teori Clifford Geertz tentang agama sebagai sistem simbol dan teknik thick description, data
dikumpulkan melalui studi dokumentasi dan kajian literatur serta wawancara sebagai pendukung.
Temuan menunjukkan bahwa kepala kambing adalah simbol padat yang merumuskan tatanan kosmis
pengorbanan, tolak bala, dan pemurnian moral dari sifat hewani. Simbol ini berhasil membangun suasana
hati (moods) ketenangan dan motivasi gigih di kalangan warga untuk melestarikan tradisi. Secara kultural,
ritual ini mempresentasikan harmonisasi ajaran Islam dengan tradisi leluhur, yang pada akhirnya
menegaskan identitas sosial-budaya khas masyarakat Kramat Ganceng di tengah modernisasi. Penelitian
ini memberikan kontribusi terhadap kajian sosiologi agama melalui pemahaman interpretatif mengenai
bagaimana simbol-simbol ritual bekerja dalam kehidupan budaya masyarakat perkotaan. Temuan ini
berimplikasi pada penguatan pemahaman mengenai strategi pelestarian budaya lokal di lingkungan
perkotaan.
Kata Kunci: Ritual, Tanam Kepala Kambing, Sinkretisme, Hajat Bumi, Keramat Ganceng

[[ Submitted: 28 Desember 2025
[[ Accepted: 29 Januari 2026

[[ Published: 29 Januari 2026
10.30829/iisa.v9i1.27806

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 42



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index
mailto:arum6383@gmail.com
mailto:muhammadridwan@unj.ac.id

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara yang memiliki banyak sekali ragam pada setiap
aspeknya, dimulai dari ras, suku, agama, bahasa, dan budaya. Indonesia juga kaya sekali
dengan adat dan tradisi yang berbeda-beda di setiap daerahnya. Masing-masing daerah
memiliki ritual, tradisi, dan adat yang menunjukkan identitas suatu daerah (Susanto
dkk., 2021). Tradisi Hajat Bumi di Kramat Ganceng, Kelurahan Pondok Ranggon,
Jakarta Timur menjadi contoh dari beragamnya tradisi di Indonesia. Tradisi ini menjadi
fenomena budaya yang menarik untuk dikaji dalam perspektif sosiologi agama. Tradisi
Hajat Bumi Kramat Ganceng merupakan ritual tahunan yang dilaksanakan masyarakat
sekitar Kramat Ganceng. Perpaduan unik antara tradisi budaya Betawi, Sunda, dan
Islam digelar sebagai ucapan rasa syukur atas hasil panen yang diperoleh oleh warga
Pondok Ranggon. Dilihat dari konteksnya, zaman dulu orang Betawi menggantungkan
hidupnya dari bertani, berkebun, produksi kerajinan tangan, dan membuka jasa
pelayanan seperti kusir sado.

Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng diadakan setiap bulan Dzulhijjah menurut
kalender Islam atau dikenal juga sebagai bulan haji (Wahyu, 2024). Ritual tanam kepala
kambing menjadi puncak dari tradisi Hajat Bumi. Ritual dimulai dengan melakukan
arak-arakan bersama tokoh masyarakat dan penyerahan kepala kambing yang ditanam
di perbatasan antara Kelurahan Pondok Ranggon dan Harjamukti, Depok (Hakim,
2023). Informasi dari wawancara warga setempat, lokasi penanam kepala kambing
dilakukan di Kramat Ampel, sebuah situs petilasan. Menurut beritanya Sunan Ampel
pernah melakukan napak tilas dan berdakwah di tempat ini, sehingga situs ini bagi
warga Pondok Ranggon wajib hukumnya untuk didatangi setiap diselenggarakannya
tradisi Hajat Bumi. Ritual puncak dengan arak-arakan dan penanaman kepala kambing
di perbatasan desa yang dianggap tempat kramat, menunjukkan hadirnya negosiasi
berkelanjutan antara kepercayaan lokal masyarakat (berupa penghormatan kepada
leluhur dan hajat atau sedekah bumi) setempat dengan praktik keagamaan Islam. Hasil
dari studi dokumentasi, terlihat proses ritual diawali dengan tahlil dan dzikir bersama
(Halimah, 2025) pada menit ke 04.50 dan diakhiri dengan pembacaan doa (Rasa, 2023)
pada menit ke 07.35. Tradisi ini lestari di tengah lingkungan masyarakat metropolitan,
menjadikannya objek studi yang kontras dengan modernitas Ibu Kota Jakarta.

Studi mengenai tradisi lokal dan sinkretisme agama telah banyak dilakukan dalam

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 43



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9. No.1, Juni Tahun 2026

penelitian-penelitian terdahulu, misalnya studi “Sedekah Bumi Sebagai Konvensi

Tradisi Masyarakat Adat Kasepuhan Kalitanjung Dalam Pelestarian Budaya Lokal
(Kajian Etnolinguistik)” (Resticka dkk., 2024), studi “Islam dalam Memandang Budaya
Selametan Bumi (Studi Kasus di Desa Balorejo, Bunorowo, Kebumen)” (Murtopo dkk.,
2019), studi “Makna Simbolik Tradisi Sedekah Bumi Di Desa Medani Kecamatan
Cluwak Kabupaten Pati” (Susanto dkk., 2021), dan studi "Sinkretisme Agama Dan
Budaya Pada Bingkai Tradisi Lokal Gebyak Dusun di Dusun Pacet Made, Mojokerto,
Jawa Timur” (Wulandari, 2017). Namun, studi yang secara spesifik membedah Ritual
Tanam Kepala Kambing di Kramat Ganceng masih sangat langka. Penelitian serupa
sebelumnya cenderung bersifat deskriptif historis atau lebih pada kajian pelestarian
budaya. Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis
secara interpretatif bagaimana simbol sentral ritual ini bekerja dalam membangun
tatanan kosmis masyarakat. Berdasarkan fakta lapangan dan celah penelitian yang ada,
penelitian ini bertujuan untuk: 1) Menggali makna simbolik Tanam Kepala Kambing
sebagai sistem simbol yang merumuskan tatanan kosmis (Geertz). 2) Menganalisis
bagaimana simbol tersebut membentuk suasana hati (mood) dan motivasi kolektif
masyarakat (Geertz).

Argumentasi utama yang ditawarkan dalam penelitian ini adalah bahwa Ritual
Tanam Kepala Kambing di Kramat Ganceng adalah sebuah sistem simbol kolektif yang
secara simultan merumuskan tatanan kosmis pengorbanan dan membentuk motivasi
gigih untuk menjaga identitas sosial-budaya di tengah arus urbanisasi. Signifikansi
ilmiahnya terletak pada penerapan sintesis teori antropologi interpretif Geertz untuk
menghasilkan pemahaman thick description terhadap praktik keberagamaan masyarakat
lokal.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain etnografi
interpretatif yang berfokus pada studi dokumentasi dan kajian literatur, bukan pada
observasi langsung terhadap pelaksanaan ritual. Pemilihan pendekatan ini didasarkan
pada kenyataan bahwa pada periode penelitian ritual yang dijadikan objek penelitian tidak
sedang dilaksanakan, sehingga sumber utama data berasal dari arsip, dokumen tertulis,

dan dokumentasi visual yang ada.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 44



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9. No.1, Juni Tahun 2026

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan strategi studi dokumentasi

yang diperkaya dengan kajian literatur. Analisis dilakukan menggunakan kerangka
pemikiran Sosiolog Clifford Geertz mengenai agama sebagai sistem simbol dengan
tujuan menghasilkan analisis mendalam (thick description) terhadap makna-makna yang
dilekatkan masyarakat pada ritual Tanam Kepala Kambing.

Sumber data penelitian meliputi arsip video penyelenggaran Hajat Bumi Kramat
Ganceng pada tahun-tahun sebelumnya yang tersedia di platform youtube, berita-berita
media terkait tradisi, sumber ilmiah berupa artikel jurnal maupun skripsi terdahulu yang
relevan, serta didukung oleh satu orang informan masyarakat lokal. Wawancara tidak
dijadikan sebagai sumber utama penelitian, melainkan berfungsi sebagai pendukung dan
penguat data dokumentasi. Wawancara dilakukan kepada satu orang informan yang
merupakan warga Pondok Ranggon, bertempat tinggal di wilayah sekitar tradisi Hajat
Bumi dilaksanakan, dan pernah mengikuti rangkaian Tradisi Hajat Bumi secara langsung.
Wawancara dilakukan secara non-formal bersifat semi-terbuka melalui percakapan
daring pada platform WhatsApp, berfokus pada Klarifikasi makna simbol, proses
pelaksanaan, dan pengalaman personal dalam mengikuti tradisi.

Data penelitian dikumpulkan melalui kajian literatur, studi dokumentasi berupa
foto, video arsip kegiatan, dan berita, serta klarifikasi terbatas melalui wawancara
informal secara daring. Analisis data dilakukan melalui tahapan mengumpulkan dan
membaca dokumen yang relevan, memetakan tema utama seperti syukur, tolak bala,
pemurnian moral, dan identitas, kemudian mengaitkannya dengan temuan dokumentasi
dengan kerangka teori agama sebagai sistem simbol Clifford Geertz, serta menyusun
analisis mendalam (thick description) mengenai makna ritual. Keabsahan data dijaga
melalui triangulasi sumber (dokumen, berita, penelitian terdahulu, dan satu informan),
kecermatan literatur yang relevan, serta konsistensi penafsiran dengan teori yang
digunakan. Wawancara informal dilakukan atas persetujuan informan, dan identitas
dijaga secara anonim. Seluruh data digunakan hanya untuk kebutuhan akademik dalam
penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Antropologi Interpretatif (Clifford Geertz)
Menurut Geertz Agama adalah sebuah fakta yang dapat dikaji. Dia menganggap

agama sebagai bagian dari sistem kebudayaan. Adapun kebudayaan menurut Geertz

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 45



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

didefinisikan sebagai sebagai dokumen atau teks tindakan yang bersifat publik (Geertz,

1999), sebuah konteks yang mendalam (Geertz, 1999), sesuatu yang diciptakan (Geertz,
1999), dan terekspresikan melalui tingkah laku sosial (Geertz, 1999). Berdasarkan pada
definisi ini ditekankan bahwa manusia adalah makhluk simbolik, dalam artian
komunikasi yang dilakukan oleh manusia erat dengan penggunaan simbol-simbol. Dari
simbol tersebut manusia memproduksi makna-makna tertentu yang pada akhirnya
makna-makna yang telah diperoleh membentuk sebuah jaringan kebudayaan (Riady,
2021). Oleh karena itu, kebudayaan bukan hanya untuk dijelaskan, tetapi juga untuk
dipahami secara mendalam, terkait makna simbol-simbol yang ada di dalamnya. Dalam
menganalisis simbol objek material pada ritual ini, Geertz menyediakan tiga konsep
utama:

1) Thick Description (Deskripsi Mendalam): Ini adalah teknik penelitian
yang bukan hanya mendeskripsikan apa yang terjadi (Siapa, Apa,
Dimana), melainkan menginterpretasikan apa makna mendalam di balik
tindakan tersebut. Dalam penelitian ini, thick description digunakan untuk
menginterpretasikan makna yang terkandung dalam simbol-simbol ritual,
terutama Kepala Kambing dan proses penanamannya.

2) Tatanan Kosmis (Cosmic Order): Simbol agama berfungsi merumuskan
konsep tentang tatanan umum eksistensi. Ritual ini harus dianalisis untuk
melihat bagaimana masyarakat Kramat Ganceng memahami posisi
mereka, ancaman (bala), dan hubungan mereka dengan alam serta leluhur.

3) Moods dan Motivations (Suasana Hati dan Motivasi): Simbol yang efektif
akan membangun motivasi (dorongan untuk bertindak gigih, seperti
keinginan melestarikan tradisi) dan suasana hati (perasaan tertentu, seperti
rasa aman, ketenangan, atau khidmat) yang bertahan lama.

Secara detail Konsep thick description ini merupakan salah satu gagasan kunci
dalam antropologi interpretatif yang dikembangkan oleh Clifford Geertz. Istilah ini pada
mulanya diperkenalkan oleh Gilbert Ryle, tetapi kemudian dipopulerkan dan diberi
landasan metodologis oleh Geertz melalui karya monumentalnya The Interpretation of
Cultures (Geertz, 1973). Bagi Geertz, kebudayaan dipahami sebagai “jaringan makna”
yang ditenun manusia sendiri, dan tugas ilmu sosial bukanlah mencari hukum universal,

melainkan menafsirkan makna yang terkandung dalam tindakan manusia (Geertz,

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 46



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

1973). Karena itu, penelitian kebudayaan tidak cukup hanya berhenti pada deskripsi

faktual mengenai siapa melakukan apa, di mana, dan kapan, melainkan harus melangkah
lebih jauh pada pemahaman makna yang dilekatkan pelaku pada tindakannya. Deskripsi
semata-mata mengenai peristiwa lahiriah disebut sebagai thin description (deskripsi
tipis), sedangkan pemaknaan mendalam terhadap tindakan dalam konteks sosial-
budayanya disebut sebagai thick description.

Geertz memberikan ilustrasi klasik mengenai perbedaan thin dan thick description
melalui contoh kedipan mata. Secara fisik, kedipan mata hanyalah suatu gerakan
kelopak dalam waktu singkat; tetapi secara kultural, kedipan mata dapat berarti isyarat
rahasia, tanda bercanda, atau bagian dari sandi sosial tertentu. Apabila peneliti hanya
mencatat bahwa “seseorang mengedipkan mata”, maka yang dihasilkan baru deskripsi
tipis. Sebaliknya, ketika peneliti memahami kepada siapa kedipan itu ditujukan, dalam
situasi apa, dan dipahami sebagai tanda apa oleh komunitas, maka ia menghasilkan
deskripsi tebal (Geertz, 1973). Dengan demikian, inti thick description bukan pada
memperbanyak kata, melainkan pada kedalaman tafsir terhadap makna simbolik
tindakan sosial. Tindakan manusia dipahami sebagai “teks” yang dapat dibaca,
ditafsirkan, dan diletakkan dalam jaringan makna budaya yang lebih luas (Geertz,
1992).

Dalam kerangka itu, penelitian ritual keagamaan dan tradisi lokal menjadi medan
yang paling subur bagi penerapan thick description. Ritual tidak dipandang sekadar
rangkaian prosesi seremonial, melainkan sebagai sistem simbol yang menyampaikan
pandangan dunia, nilai moral, serta relasi manusia dengan yang sakral. Thick description
memungkinkan peneliti melihat bagaimana suatu tindakan ritual yang tampak
sederhana, misalnya arak-arakan, penanaman objek tertentu, atau pembacaan doa,
sesungguhnya memuat berbagai lapisan makna yang saling bertautan. Lapisan tersebut
mencakup: makna simbolik yang dilekatkan pada objek ritual, narasi mitologis atau
historis yang melatarbelakangi praktik, suasana emosional yang dialami para pelaku,
serta motivasi sosial yang dihasilkan dari ritual tersebut. Dalam bahasa Geertz, simbol-
simbol agama bekerja secara simultan untuk membentuk “pandangan dunia” (model of
reality) sekaligus “model bagi tindakan” (model for reality) (Geertz, 1973). Artinya,
ritual tidak hanya menjelaskan dunia, tetapi juga mengarahkan bagaimana manusia

seharusnya bertindak di dalamnya.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 47



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

Penerapan thick description dalam penelitian tradisi lokal mensyaratkan perhatian

serius pada konteks. Peneliti tidak hanya mencatat urutan prosedural ritual, tetapi juga
mendengarkan cara masyarakat setempat menuturkan kisah, mitos, atau pengalaman
mereka terkait dengan ritual tersebut. Deskripsi tebal memerhatikan suara pelaku:
bagaimana mereka memaknai simbol, apa yang mereka rasakan ketika ritual dijalankan,
dan bagaimana ritual itu terkait dengan identitas serta kehidupan sehari-hari mereka.
Oleh karena itu, thick description menolak pendekatan positivistik yang hanya berfokus
pada observasi lahiriah tanpa penafsiran. Sebaliknya, pendekatan ini menegaskan
bahwa kebudayaan harus dipahami “dari dalam”, yaitu melalui cara orang-orang yang
hidup di dalam budaya tersebut memberi makna pada tindakannya (Riady, 2021).
Dengan cara demikian, penelitian tidak hanya menghasilkan data deskriptif, tetapi juga
interpretasi yang mencerminkan sudut pandang komunitas itu sendiri.

Berdasarkan kerangka tersebut, penggunaan thick description dalam penelitian
ritual Tanam Kepala Kambing memungkinkan peneliti untuk menafsirkan tindakan
penanaman kepala kambing tidak hanya sebagai prosedur upacara, tetapi sebagai simbol
padat yang merumuskan syukur, pengorbanan, tolak bala, pemurnian moral, serta
peneguhan identitas sosial masyarakat. Dengan pendekatan ini, ritual dibaca sebagai
teks budaya yang kaya makna, di mana suasana hati kolektif berupa ketenangan, rasa
aman, dan kebersamaan, dibentuk melalui pengalaman simbolik yang dihayati bersama.
Dengan demikian, thick description tidak hanya berfungsi sebagai teknik deskripsi,
melainkan sebagai landasan epistemologis untuk memahami bagaimana tradisi hidup,
dimaknai, dan diwariskan dalam kehidupan masyarakat kontemporer.

Gambaran Umum Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng

Berdasarkan wikipedia (2025), Pondok Ranggon adalah salah satu dari delapan
kelurahan yang berada di Kecamatan Cipayung, Jakarta Timur. Berdasarkan data tahun
2024 kelurahan ini memiliki penduduk sebesar 35.248 jiwa dan luas 3,6 km?2, berada di
ketinggian 55 hingga 91 mdpl dan merupakan kelurahan tertinggi di DKI Jakarta. Secara
geografis wilayah Kelurahan Pondok Ranggon termasuk kedalam wilayah yang
strategis, hal ini dikarenakan wilayah Pondok Ranggon berhubungan langsung dengan
jalur perlintasan alternatif dari wilayah Cileungsi (Bogor), Kranggan (Bekasi), dan
Harjamukti (Depok). Wilayah Pondok Ranggon juga memiliki keunikan dan kelebihan,

diantaranya:

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 48



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9. No.1, Juni Tahun 2026

1. Memiliki areal TPU terbesar di Jakarta yang menjadi tempat pemakaman bagi

korban tragedi tahun 1998.

2. Terdapat makam Kramat Ganceng yang menjadi tempat pesta Hajat Bumi
Ganceng.

3. Terdapat situs petilasan Sunan Ampel yang dikenal sebagai Kramat Ampel.

4. Masyarakatnya berbahasa Sunda namun berbudaya Betawi.

Asal-usul tentang daerah Pondok Ranggon berawal dari cerita lisan seorang
kakek- kakek yang berasal dari daerah Karawang yang pada suatu hari ditengah jalan
pelancongannya dia bertemu dengan seorang nenek-nenek yang kemudian mereka
berdua menikah dan mendirikan sebuah rumah di daerah tersebut yang saat ini disebut
dengan Pondok Ranggon. Rumah kediaman itu berbentuk panggung dengan tinggi
kurang lebih dua meter. Bentuk rumah tersebut disebut dengan Ranggon. Dan lama-
kelamaan keluarga tersebut dikenal dengan nama “Mbah Santri”. Menurut masyarakat,
Mbah Santri ini merupakan seorang yang sakti. Sebelum Mbah Santri meninggal dia
berpesan agar daerah tersebut diberi nama Pondok Ranggon dan berpesan agar Pondok
Ranggon setiap tahunnya mengadakan selamatan atau Nazar yang juga diramaikan
dengan tanggapan atau tontonan (Anggraeni, 2023). Nazar inilah yang menjadi titik
awal penyelenggaran Pesta Ganceng atau yang dikenal dengan Hajat Bumi Keramat
Ganceng.

Tradisi Hajat Bumi di Kramat Ganceng masih lestari hingga sekarang. Tradisi ini
menggambarkan tentang rasa syukur masyarakat terhadap hasil bumi dan sebuah bentuk
pengharapan agar masyarakat dijauhkan dari bahaya. Menurut kepercayaan masa lalu
terdapat mitos yang membuat tradisi ini tetap dipertahankan, yaitu apabila tradisi ini
tidak dilaksanakan maka akan terjadi bencana. Namun, dari mitos inilah pada akhirnya
yang membuat tradisi ini terus eksis hingga saat ini, sekaligus sebagai bentuk pelestarian
kebudayaan Betawi.

Berdasarkan pada hasil temuan, kegiatan ini dilaksanakan selama dua hari yaitu
Kamis dan Jumat di setiap bulan haji atau Dzulhijah setiap tahunnya. Adapun kegiatan
yang dilakukan dalam tradisi ini ialah prosesi arak-arakan bersama dengan tokoh
masyarakat, ritual penyerahan kepala kambing yang ditanam di Keramat Ampel yang
menjadi perbatasan antara kelurahan Pondok Ranggon, Jakarta, dan Harjamukti, Depok,

Tahlilan, pertunjukan kesenian Betawi, Santunan kepada 500 anak yatim piatu, makan-

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 49



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

makan bersama dan kumpul-kumpul masyarakat, serta pesta UMKM (Media Indonesia,

2023). Ritual Hajat Bumi dilaksanakan di Kelurahan Pondok Ranggon dan bertempat
di makam Kramat Ganceng.

“Biasanya tuh yaa.. ziarah dulu ke makamnya eyang ganceng yang keramat
ganceng tuh..ziarah dulu kan..doa-doa segala macem, abis itu udah beres baru diarak,
ee..itu apa kepala ininya dari situ ke Keramat Ampel, begitu..biasanya si begitu” (AA,
wawancara, 2 Desember 2025).

Semua persiapan dan rangkaian ritual dipusatkan di makam keramat Ganceng.
Berdasarkan informasi warga setempat, Tradisi Hajat Bumi diawali dengan acara
tahlilan ataupun doa bersama yang dihadiri tokoh-tokoh dan warga Kramat Ganceng,
bersamaan 2dengan pemberian Santunan kepada 500 anak yatim. Prosesi arak- arakan
dan penyerahan Kepala Kambing untuk ditanam dilaksanakan pada Jumat pagi.

“ Yaa yang ikut yang pasti tokoh-tokoh adat terus warga sekitar yang penasaran
liat tanam kepala kambing...sama sesepuh gitu paling” (AA, wawancara, 2 Desember
2025).

Arak-arakan dihadiri oleh tokoh-tokoh setempat dan dimeriahkan oleh warga-warga
dari dalam maupun luar Pondok Ranggon.

“Hari weekendnya orang-orang nikmatin bazar. Acara adatnya mulai Jumat
pagi, nah bazarnya itu dua hari, Jumat sama Sabtu, begitu.”(AA, wawancara, 2
Desember 2025).

Tradisi Hajat Bumi ini juga dimeriahkan oleh pementasan budaya Betawi,
diantaranya adalah: Tarian Topeng Betawi, Baritan, Wayang golek, Ondel-ondel, dan
Tanjidor (Media Indonesia, 2023). Pesta UMKM digelar selama dua hari yakni selama
kegiatan Tradisi ini berlangsung. Berdasarkan arsip data 2023, diperkirakan terdapat 600
UMKM vyang berpartisipasi memeriahkan Tradisi tersebut.

Masyarakat antusias mengikuti Tradisi Hajat Bumi Keramat Ganceng,
pelaksanaan Tradisi ini juga mendapat dukungan positif dari pemerintah setempat, hal
ini karena tardisi membentuk kerukunan masyarakat dan bentuk pelestarian budaya
Betawi. Tradisi ini juga menggambarkan bentuk rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha
Esa, nilai luhur yang terkandung dalam tradisi inilah yang menjadi alasan mengapa
tradisi ini harus dipertahankan.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 50



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026
Gambar 1. Kramat Ganceng Pondok Ranggon, Jakarta Timur

Smbe: Dokumentasi Pribadi
Makna Simbolik Kepala Kambing: Merumuskan Tatanan Kosmis

Sinkretisme adalah penggabungan unsur-unsur yang berbeda menjadi satu
kesatuan yang mengalami penyesuaian sehingga menimbulkan ciri atau identitas
tersendiri. Sinkretisme Islam dan budaya lokal merupakan penggabungan dua unsur
budaya Islam dan budaya lokal menjadi satu dan mengalami penyusaian sehingga
membentuk ciri khas tersendiri guna menciptakan sebuah hubungan kebersamaan yang
harmonis (Lestari & Yunita, 2025). Ritual Tanam Kepala Kambing yang menjadi
puncak dari tradisi hajat bumi di Kramat Ganceng, Pondok Ranggon, Jakarta Timur,
adalah perwujudan sinkretisme budaya dan ajaran Islam yang terus eksis hingga
sekarang. Ritual pada Tradisi Hajat Bumi ini merupakan kegiatan tahunan yang sudah
menjadi warisan turun temurun leluhur yang berfungsi untuk merumuskan dan menjaga
tatanan kosmis, yaitu kesimbangan antara alam, manusia, dan Tuhan.

Prosesi inti dari Hajat Bumi yang berfokus pada penanaman kepala kambing di
Perbatasan desa (Kramat Ampel) melibatkan tahapan ritual yang spesifik. Kepala
kambing, yang sebelumnya ditempatkan di dalam dondang, kemudian dibacakan
serangkaian doa-doa sebelum dikuburkan di dalam lubang yang telah disediakan. Selain
penanaman kepala kambing, ritual ini juga mencakup peletakan ancak (sesajen berupa
makanan, buah-buahan, dan kue-kue) di lokasi ritual (Pratama, 2017). Kompleksitas
tindakan ini menegaskan bahwa Hajat Bumi bukan sekadar perayaan, melainkan sebuah
pertunjukan kebudayaan yang terstruktur dengan fungsi spiritual dan sosial yang

meluas.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 51



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

Gambar 2. Kramat Ampel

Fo.

Sumber: Dokumentasi Pribadi

Kepala kambing yang dikuburkan ke dalam tanah di lokasi keramat dan perbatasan
kampung berfungsi sebagai Simbol Padat (Dense Symbol), yang memuat berbagai
makna yang saling terkait. Makna simbol kepala kambing dalam ritual ini diantaranya
adalah:
1)  Ungkapan Rasa Syukur dan Pengorbanan

Makna paling eksplisit dari ritual ini adalah ungkapan syukur, yang diwujudkan
melalui pengorbanan. Hajat Bumi adalah puncak dari rasa terima kasih masyarakat
Kramat Ganceng atas limpahan rezeki dan hasil bumi. Kurban kepala kambing menjadi
bentuk persembahan paling tinggi yang dikembalikan kepada sumber kehidupan (bumi)
sebagai wujud ketundukan kepada Tuhan. Dari perspektif Islam, kurban ini
direinterpretasi sebagai shadagah atau amal kebaikan. Kepala kambing, sebagai sajian
utama dalam acara keagamaan, melampaui sekadar konsumsi fisik; ia menjadi bentuk
komunikasi budaya dan spiritual yang mengikat antara manusia, tradisi, dan Tuhannya.
Pengorbanan ini menegaskan keikhlasan dan kepatuhan spiritual komunitas dalam
memulai siklus kehidupan baru, memposisikan ritual adat ini sejalan dengan prinsip-
prinsip teologis Islam. Dalam sejarah panjang masyarakat tradisional religius, kepala
kambing juga menyimpan nilai simbolik tersendiri. Kepala kambing kerap dianggap
sebagai bagian paling ‘berwibawa’ dari tubuh hewan, kepala sering diistimewakan
karena mengandung organ-organ penting seperti otak, mata, dan lidah, yang masing-
masing diyakini memiliki nilai spiritual dan gizi yang tinggi (Endy, t.t.).
2)  Bentuk Tolak Bala

Tolak bala, yaitu upaya kolektif untuk menghalau bencana, bahaya, atau
kemalangan yang mengancam komunitas atau masyarakat (Sutikno, 2017). Secara
historis, praktik Tolak Bala dalam tradisi lokal seringkali disalah artikan sebagai upaya

magis untuk menyenangkan entitas gaib, yang berpotensi melanggar doktrin tauhid

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 52



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

dalam Islam. Namun, di masyarakat Muslim yang terislamisasi secara kuat, fungsi

Tolak Bala ini telah mengalami pergeseran makna yang signifikan.

Ritual Tanam Kepala Kambing tidak lagi dipandang sebagai praktik yang
memberikan kekuatan apotropaik (penangkal) inheren pada objek kambing itu sendiri.
Sebaliknya, ritual tersebut kini direinterpretasikan sebagai mediasi atau kerangka formal
untuk penyampaian doa dan kepasrahan total kepada Tuhan (Tawakal). Masyarakat
melakukan ritual sebagai upaya lahiriah (mengubur simbol keburukan dan kurban),
namun mereka meyakini sepenuhnya bahwa efikasi tertinggi dari Tolak Bala
bergantung pada kehendak Allah Yang Maha Kuasa (Sutikno, 2017). Pergeseran
interpretasi ini memiliki implikasi besar dalam legitimasi ritual. Dengan menempatkan
kekuatan penangkal pada Tuhan dan menjadikan ritual sebagai sarana doa kolektif, hal
ini yang membuat masyarakat Kramat Ganceng berhasil merasionalisasi praktik
tradisional mereka, memastikan bahwa tradisi tersebut tetap sah dan dapat diterima
dalam kerangka hukum syariat Islam kontemporer. Hal ini memperkuat Tatanan Kosmis
di mana keselamatan sejati hanya berasal dari entitas llahi yang transenden (Nasrulloh
& Alfarug Ajidin, 2023).

3)  Representasi Sifat Hewani Manusia (Pemurnian Batin)

Interpretasi terdalam (Thick Description) dari Ritual Tanam Kepala Kambing
melampaui fungsi syukur dan Tolak Bala. Di tingkat filosofis dan moral, tindakan
mengubur kepala kambing adalah sebuah pernyataan simbolis mengenai pemurnian
batin. Antropologi interpretatif berpendapat bahwa ritual menyediakan sarana untuk
memproses dan menginternalisasi nilai-nilai fundamental komunitas. Dalam konteks
ini, kepala kambing berfungsi sebagai cerminan sifat-sifat hewani yang harus
dikendalikan dan dimurnikan oleh manusia. Dalam teologi kurban Islam, makna
penyembelihan hewan kurban (sapi atau kambing) selalu dikaitkan dengan tekad moral
untuk menghilangkan sifat buruk (nafsu kehewanan) yang ada dalam jiwa manusia.

Tindakan menanam atau menguburkan kepala kambing ke dalam tanah, dalam
Ritual ini secara simbolis dimaknai sebagai penguburan sifat-sifat buruk tersebut ke
dalam bumi. Bumi, sebagai ibu dan asal-usul kehidupan, berfungsi sebagai netralisator
spiritual, tempat di mana keburukan dikembalikan untuk dinetralkan dan diubah
(Pratama, 2017). Dengan menguburkan representasi nafsu hewani, komunitas secara

kolektif mengikrarkan niat untuk melakukan pemurnian moral, memastikan bahwa

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 53



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

mereka memasuki siklus kehidupan yang baru (musim panen, tahun baru) dengan jiwa

yang bersih. Ritual ini tidak hanya membuang bala eksternal (bencana) tetapi juga
menanggulangi bala internal (nafsu yang merusak). Keberhasilan penanaman kepala
kambing dalam tradisi Hajat Bumi terletak pada kemampuannya mengintegrasikan etika
moralitas Islam ke dalam struktur ritual adat yang sudah ada.

Tiga makna yang dihasilkan, syukur atau pengorbanan, tolak bala, dan pemurnian
batin inilah yang secara simultan terkandung dalam simbol kepala kambing. Hal ini
menunjukkan fungsi simbolik agama sebagaimana dijelaskan Geertz, ritual mampu
merumuskan konsepsi tatanan kosmis (hubungan manusia-Tuhan-alam yang harmonis)
seraya mengkomunikasikan nilai-nilai moral kepada komunitasnya. Dalam konteks ini,
kepala kambing menjadi semacam “teks” kultural yang kaya akan makna, terbuka bagi
pembacaan bersama oleh seluruh warga.

Dinamika Sosial: Membangun Suasana Hati (Mood) dan Motivasi Kolektif

Menurut Clifford Geertz, kekuatan sistem simbol (agama/ritual) terletak pada
kemampuannya untuk tidak hanya merumuskan pandangan dunia (Tatanan Kosmis),
tetapi juga membentuk disposisi pada diri pelakunya, yakni suasana hati (mood) dan
motivasi yang gigih.

1)  Suasana Hati (Mood): Ketenangan dan Rasa Aman

Ritual Tanam Kepala Kambing secara efektif membangun suasana hati yang
stabil, yang diistilahkan oleh Geertz sebagai perasaan yang bertahan lama, seperti
ketenangan (serenity) dan rasa aman di kalangan warga Kramat Ganceng. Pelaksanaan
ritual adalah respons langsung terhadap kecemasan kolektif yang selalu menghantui
masyarakat agraris: ketakutan akan bencana (bala), gagal panen, atau malapetaka.
Dengan terlaksananya pengorbanan (Kepala Kambing) dan diakhiri dengan tahlil dan
doa secara khidmat, masyarakat merasa bahwa kewajiban spiritual dan tanggung jawab
mereka terhadap alam dan leluhur telah terpenuhi. Ketenangan (mood) muncul dari
keyakinan kolektif bahwa mereka kini telah dijauhkan dari bahaya dan berada dalam
lindungan Tuhan. Integrasi prosesi Islami (Tahlil dan Doa) sangat krusial. Unsur Islam
ini memberikan validasi spiritual yang kuat, memastikan bahwa ritual tersebut bukan
hanya praktik takhayul semata, melainkan tindakan keagamaan yang sah dan direstui.
Validasi ini memperkuat rasa khidmat dan mengukuhkan ketenangan batin bahwa

tindakan mereka telah diterima oleh kekuatan transenden tertinggi, sehingga rasa aman

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 54



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

kolektif menjadi terinternalisasi dan realistis.

Dari sudut pengalaman, ritual ini juga dirasakan sangat emosional oleh pelaku
maupun penonton, menciptakan atmosfer khas yang sulit dipisahkan dari makna
simboliknya. Pendekatan thick description mengharuskan kita memperhatikan
bagaimana suasana ritual berlangsung secara konkret. Sejak pagi hari puncak acara,
warga tampak berbondong-bondong berkumpul di sekitar pendopo Makam Kramat
Ganceng yang merupakan titik awal arak-arakan. Suasana semarak segera terasa: bunyi
musik tanjidor (orkes tradisional Betawi) mengiringi langkah rombongan, sementara
Ondel-ondel besar berwarna-warni menari di barisan depan, diapit penari topeng Betawi
dan pasukan muda-mudi berpakaian tradisional. Di belakangnya, beberapa lelaki
memikul dondang berisi kepala kambing yang telah dihias, ditutup kain putih, ditemani
aneka ancak berisi sesajen hasil bumi. Warga masyarakat, tua-muda, berbaris di tepi
jalan kampung menyaksikan prosesi ini dengan antusias. Terdengar sorak gembira
anak-anak saat ondel-ondel berlalu, diselingi senyum bangga para orang tua yang
memegang tepi bendera kecil atau panji-panji kampung. Bagi penonton, arak-arakan ini
bukan sekadar tontonan, ia adalah perayaan jati diri kolektif. Kemeriahan tersebut
mencerminkan mood kegembiraan komunal, festival budaya tahunan ini menjadi ajang
rekreasi spiritual sekaligus hiburan rakyat.

Namun demikian, di tengah hingar-bingar keceriaan, terdapat perubahan nuansa
yang kentara ketika iring-iringan mencapai lokasi sakral Kramat Ampel di batas
kampung. Begitu rombongan ritual tiba di area petilasan keramat tersebut, perlahan
musik tanjidor dihentikan. Warga yang semula bersorak riuh mulai menenangkan diri,
merapat mengelilingi lubang tanah yang telah dipersiapkan. Suasana mendadak
khidmat: tokoh adat dan pemuka agama mengambil posisi di dekat lubang, lalu
memimpin doa bersama. Kepala kambing diangkat dari dondang, diperlihatkan sejenak
kepada hadirin seolah menegaskan “inilah kurban kita tahun ini”, kemudian ditanamkan
perlahan ke dalam bumi. Pada momen ini, banyak peserta menundukkan kepala,
sebagian memejamkan mata sambil melafalkan tahlil dan salawat secara lembut.
Beberapa orang tampak menitikkan air mata haru, merasakan kebersamaan spiritual
yang kuat. Penonton yang semula bersorak kini terdiam penuh takzim; mereka ikut
merasakan aura sakral yang menyelimuti prosesi penanaman. Inilah saat emosional

klimaks, ketika simbol kepala kambing dipersembahkan kembali ke alam, menandai

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 55



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

puncak interaksi manusia, alam, dan Yang llahi.

Secara antropologis, detik-detik ini membangkitkan apa yang disebut Geertz
sebagai “citra pengalaman nyata” dari simbol, menjadi keyakinan kosmis tentang
harmoni alam-tertib llahi menjadi begitu terasa konkret di benak setiap orang yang
hadir. Setelah doa terakhir diucapkan dan tanah menutup sempurna kepala kurban,
suasana hening terpecah oleh tarikan napas lega dan saling pandang penuh senyum di
antara warga. Secara spontan, hadirin mengucap “Alhamdulillah” hampir bersamaan.
Terlihat jelas ekspresi kelegaan dan ketenangan di wajah para peserta, seolah beban
kekhawatiran yang mungkin mereka pendam (akan ancaman bala) telah terangkat.
Pelaksanaan ritual yang sukses memberi kepuasan batin tersendiri. Mereka baru saja
melalui pengalaman bersama yang mendalam, dari riang gembira kebersamaan hingga
haru khusyuk nan sunyi, semuanya mengikat emosi komunitas dalam satu rangkaian
ritual.

Dari rangkaian pengalaman itulah terbentuk suasana hati kolektif (mood) yang khas
di komunitas Kramat Ganceng. Pasca prosesi penanaman kepala kambing, mood
dominan yang mengemuka adalah rasa tenang dan aman. Warga merasakan bahwa desa
mereka kini berada dalam kondisi seimbang — selaras dengan alam dan dilindungi Tuhan.
Keyakinan bahwa ‘“‘hal buruk telah dikuburkan” memberi mereka perasaan tenteram yang
nyata. Ini sesuai dengan konsep Geertz bahwa ritual berhasil menciptakan long-lasting
moods, yakni perasaan mendalam yang bertahan melampaui durasi upacara. Ketenangan
ini muncul karena semua tahapan kewajiban spiritual dirasakan telah terpenuhi dengan
benar: mereka telah bersyukur atas nikmat, telah memberi persembahan kurban terbaik,
dan telah berdoa memohon perlindungan. Apalagi dengan dilibatkannya unsur-unsur
Islami seperti tahlil, doa-doa dalam bahasa Arab, dan kehadiran tokoh agama, masyarakat
merasa ritual tersebut sah secara spiritual. Doa kolektif di ruang sakral memberikan
validasi transenden bahwa usaha mereka diterima oleh kekuatan Ilahi tertinggi.

Dengan demikian, rasa tenang itu berakar pada kepercayaan bahwa tatanan kosmis
telah diperbaharui: hubungan mereka dengan Sang Pencipta, alam sekitar, dan arwah
leluhur berada dalam harmoni kembali. Suasana aman ini tidak hanya dirasakan secara
individu, tetapi menjadi milik bersama. Dalam beberapa hari setelahnya, aura positif
masih menyelimuti perkampungan, orang-orang berbagi cerita pengalaman ritual dengan

bangga, sambil meyakini desa mereka mendapat berkah dan perlindungan khusus. Mood

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 56



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9. No.1, Juni Tahun 2026

kolektif semacam ini memiliki fungsi penting secara sosial, karena memperkuat kohesi

dan optimisme komunitas dalam menjalani kehidupan sehari-hari.
2)  Motivasi Kolektif: Gigih Melestarikan Tradisi

Ritual ini juga berhasil menanamkan motivasi yang kuat dorongan untuk
bertindak gigih, terutama dalam melestarikan tradisi di tengah tekanan arus modernitas
dan urbanisasi Jakarta. Motivasi utama yang mendorong kelangsungan ritual adalah
mitos yang menjadi panduan kolektif. Mitos yang menyatakan bahwa apabila tradisi ini
tidak dilaksanakan, maka akan terjadi bencana, bertindak sebagai penjamin sosial yang
gigih. Ancaman mitologis ini bukan sekadar cerita, tetapi penguat tatanan sosial yang
efektif, memastikan bahwa setiap generasi akan merasa terpaksa (termotivasi) untuk
berpartisipasi dan melestarikan ritual ini agar tidak terjadi kekacauan kosmis.

Di tengah Ibu Kota yang homogen, ritual ini berfungsi sebagai penanda yang
paling jelas dalam menegaskan identitas sosial-budaya khas masyarakat Kramat
Ganceng. Keinginan kolektif untuk mempertahankan akar identitas leluhur (Betawi-
Sunda-Islam) di tengah modernitas yang mengancam peluruhan budaya menjadi
dorongan (motivasi) yang sangat kuat. Melalui ritual tahunan, mereka secara berulang
memproklamasikan eksistensi identitas mereka, menjadikannya upaya gigih untuk
melestarikan budaya.

Implikasi Kebudayaan: Interpretasi Penanaman Kepala Kambing

Tindakan penanaman kepala kambing di lokasi keramat berfungsi sebagai momen
puncak di mana keyakinan abstrak masyarakat tentang Tatanan Kosmis yang mencakup
harmoni alam dan kehendak spiritual diterjemahkan menjadi aksi publik yang nyata dan
dapat disaksikan. Ritual ini dapat dibaca layaknya sebuah teks kultural yang dibaca
bersama oleh masyarakat. Dalam teks tersebut, Kepala Kambing bertindak sebagai
simbol padat (dense symbol) yang merupakan kalimat paling krusial. Simbol ini secara
efektif merangkum tiga makna fundamental: Pengorbanan sebagai rasa syukur atas
rezeki, upaya Tolak Bala untuk memohon perlindungan dari bahaya, dan tindakan
Pemurnian Moral dengan mengubur sifat-sifat hewani. Dengan demikian, ritual ini
bukan sekadar tindakan, melainkan sebuah pernyataan yang utuh tentang bagaimana
seharusnya mereka hidup di dunia ini.

Lebih dari sekadar pernyataan simbolis, ritual ini bertindak sebagai mekanisme

budaya yang cerdas untuk menyelesaikan ketegangan struktural antara tradisi leluhur

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 57



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal IImiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.9. No.1. Juni Tahun 2026

dan tuntutan modernitas urban di Jakarta. Melalui sinkretisme urban, ritual Tanam

Kepala Kambing menyediakan harmonisasi ajaran Islam dengan tradisi sedekah bumi
lokal. Dengan mengintegrasikan tahlil dan doa Islami ke dalam prosesi tradisional
penanaman, masyarakat Kramat Ganceng secara efektif membuktikan bahwa tradisi
mereka dapat lestari dan relevan, alih-alih tergerus oleh laju modernisasi Ibu Kota.
Integrasi ini memberikan legitimasi keagamaan dan menjadikan ritual tersebut sebagai
praktik yang compatible dengan nilai-nilai Islam, membebaskannya dari stigma
takhayul dan menjamin kelangsungannya di tengah lingkungan metropolitan yang cepat
berubah.

PENUTUP

Simpulan
Penelitian ini secara interpretatif mengonfirmasi bahwa Ritual Tanam Kepala Kambing

dalam Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng berfungsi sebagai sistem simbol kolektif. Makna
simbolik Kepala Kambing berhasil merumuskan tatanan kosmis yang terdiri dari tiga dimensi
fundamental, yaitu syukur dan pengorbanan, Tolak Bala sebagai mediasi doa dan kepasrahan
(Tawakal), serta pemurnian moral dari sifat hewani, sekaligus membentuk suasana hati
ketenangan dan rasa aman, serta motivasi gigih untuk mempertahankan tradisi. Keberhasilan
ritual ini terletak pada integrasi sinkretisme urban yang cerdas, yang memberikan legitimasi
keagamaan (Islam) pada tradisi leluhur, sehingga menjamin kelestariannya di tengah arus

modernisasi perkotaan.

Saran
Keterbatasan penelitian adalah ritual puncak tidak dapat diobservasi secara langsung,

sehingga data sangat bergantung pada arsip dokumentasi terdahulu, dokumentasi visual, dan

karya tulis ilmiah relevan, dan wawancara sederhana. Oleh karena itu, disarankan agar penelitian

selanjutnya melakukan studi longitudinal atau observasi partisipatif langsung, serta wawancara

mendalam kepada tokoh-tokoh yang terlibat untuk memperkaya interpretasi thick description

mengenai dinamika emosional dan interaksi sosial real-time selama pelaksanaan ritual.
DAFTAR PUSTAKA

Anggraeni, R. (2023, Desember 8). Sejarah dan Asal Usul Pondok Ranggon yang Terkenal dengan
Tempat Pemakaman Umum.
https://news.okezone.com/read/2023/12/08/337/2934873/sejarah-dan-asal-usul-pondok-
ranggon-yang-terkenal-dengan-tempat-pemakaman-umum?page=2.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 58



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

Endy, Z. (t.t). Kepala Kambing Sajian Utama  Acara Keagamaan.

https://www.junaidiyah.com/kepala-kambingﬁgjl&qnjbl}%@lam%q%-Sosiologi Agama
keagamaan/#google_vignette. E-ISSN: 2620-8059

Geertz, A. W. (1999). Definition as Analytical Strategyéh Sh&GludyrifTRbLligida2¢Historical
Reflections/Reflexions Historiques, 33(3).

Geertz, C. (1992). Refleksi Budaya. Penerbit Kanisius.

Geertz, Clifford. (1973). The interpretation of cultures : selected essays. Basic Books.

Hakim, S. (2023, Juli 7). Lestarikan budaya, masyarakat gelar Festival Hajat Bumi Kramat
Ganceng. https://www.antaranews.com/berita/3624252/lestarikan-.

Halimah, U. (2025, Juni 29). Tradisi Hajat Bumi Kramat Ganceng di Pondok Ranggon.
https://www.youtube.com/watch?v=NOZTRVIVtCo.

Lestari, S., & Yunita, Y. (2025). Sinkretisme Budaya Islam dan Budaya Lokal Nusantara Dalam
Memperkokoh Hubungan Masyarakat. Jurnal Sosial dan Keagamaan |, 10(01).
https://doi.org/10.32332/riayah.v10i1.10440

Media Indonesia. (2023, Juli 11). Budaya Tradisi di Tengah Keramatnya Makam Ganceng.
https://epaper.mediaindonesia.com/detail/budaya-tradisi-di-tengah-keramatnya-%20makam-
ganceng.

Murtopo, B. A., Dwi, L. S., Mahasiswa, P., & Kebumen, I. (2019). ISLAM DALAM
MEMANDANG BUDAYA SELAMETAN BUMI (STUDI KASUS DI DESA BALOREJO,
BONOROWO, KEBUMEN). Journal Ar-Rihlah Inovasi Pengembangan Pendidikan Islam,
(2). http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/Ar-rihlah/index

Nasrulloh, A., & Alfarug Ajidin, F. (2023). THE TRADITION OF EARTH AND SEA
ALMSGIVING VIEWED ACCORDING TO ISLAMIC LAW. Islamic Law Review: Journal
of Islamic Family Law and Social Issues, 1(1), 17-37. https://doi.org/10.2023/ilr.v1i1.12

Pratama, A. (2017). MOTIF TINDAKAN SOSIAL DALAM TRADISI HAJAT BUMI KRAMAT
GANCENG DI PONDOK RANGGON JAKARTA TIMUR.

Rasa, S. (2023, Agustus 7). HAJAT BUMI KRAMAT GANCENG.
https://www.youtube.com/watch?v=v5BR2IEM1jg.

Resticka, G. A., Nurdiyanto, E., Junawaroh C Sri, S., Yanti, N. H., Oktaviana, I., & Nurharyani,
O. P. (2024). SEDEKAH BUMI SEBAGAI KONVENSI TRADISI MASYARAKAT ADAT
KASEPUHAN KALITANJUNG DALAM PELESTARIAN BUDAYA LOKAL (KAJIAN
ETNOLINGUISTIK).

Riady, A. S. (2021). Agama dan Kebudayaan Masyarakat Perspektif Clifford Geertz.

Susanto, H., Asih, S., & Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri Jawa Tengah, S.
(2021). MAKNA SIMBOLIK TRADISI SEDEKAH BUMI DI DESA MEDANI KECAMATAN
CLUWAK KABUPATEN PATI (Vol. 2).

Sutikno. (2017). Function and meaning of “Tolak Bala“(Ward off Misfortune) Ritual in Malay
Serdang Indonesia. The International Journal of Social Sciences and Humanities Invention,
4(7). https://doi.org/10.18535/ijsshi/v4i8.18

Wahyu, R. (2024, Oktober 19). Hajat Bumi Kramat Ganceng: Warisan Budaya Betawi yang Masih
Lestari. https://www.senibudayabetawi.com/9450/hajat-bumi-kramat-ganceng-warisan-
budaya-betawi-yang-masih-lestari.html.

Wulandari, R. (2017). TRADISI MENGIBUNG (STUDI KASUS SINGKRETISME AGAMA DI
KAMPUNG ISLAM KEPAON BALLI). gulawentah: Jurnal Studi Sosial, 2, 29-40. http://e-
journal.unipma.ac.id/index.php/gulawentah

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 59



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

