JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

MAKNA KULTURAL DAN NILAI RELIGIUS TRADISI KEMBANG ENDOG-
ENDOGAN DALAM PERINGATAN MULUDAN NABI DI BANYUWANGI

Agista Nora Kanahaya', Agus Machfud Fauzi?, Diyah Utami’
Universitas Negeri Surabaya'?

email: 24040564062@mhs.unesa.ac.id', agusmfauzi@unesa.ac.id’, diyahutami@unesa.ac.id’

Abstract

Local religious traditions in Indonesia function not only as ritual practices but also as spaces for the
production of social and religious meaning within community life. One such tradition is kembang endog-endogan,
which is performed during the commemoration of the Prophet Muhammad'’s birthday (Maulid Nabi Muhammad
SAW) in Kluncing Village, Licin District, Banyuwangi. This study aims to analyze the cultural meanings and
religious values embedded in the kembang endog-endogan tradition and to examine its role in strengthening the
social-religious identity of the local community. This research employs a qualitative descriptive approach using
participant observation and in-depth interviews. Observations were conducted during the Maulid Nabi
Muhammad SAW celebration around September 2025, while interviews involved eight informants consisting of
religious leaders, community leaders, kembang endog artisans, and residents dirvectly involved in the
implementation of the tradition. Data were analyzed using the interactive model of Miles and Huberman, which
includes data reduction, data display, and conclusion drawing. The findings indicate that the kembang endog-
endogan tradition contains religious symbolism representing the values of sharia, iman (faith), and ihsan through
the interpretation of the egg’s three layers. In addition, this tradition functions as a mechanism for strengthening
social cohesion, transmitting religious values across generations, and reproducing the collective identity of the
Banyuwangi community. Sociologically, these findings demonstrate that local cultural practices are capable of
integrating Islamic teachings with local wisdom in a contextual manner and remaining relevant amid ongoing
social change.
Keywords: Banyuwangi; Cultural meaning; Endog-endogan; Religious tradition; Religious values.

Abstrak

Tradisi keagamaan lokal di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai praktik ritual, tetapi juga sebagai
ruang produksi makna sosial dan religius dalam kehidupan masyarakat. Salah satu tradisi tersebut adalah kembang
endog-endogan yang dilaksanakan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di Desa Kluncing,
Kecamatan Licin, Banyuwangi. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna kultural dan nilai religius yang
terkandung dalam tradisi kembang endog-endogan serta perannya dalam memperkuat identitas sosial-religius
masyarakat lokal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik observasi partisipatif
dan wawancara mendalam. Observasi dilakukan pada perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW pada bulan
September 2025, sedangkan wawancara melibatkan 10 informan yang terdiri atas tokoh agama, tokoh masyarakat,
pembuat kembang endog, dan warga yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Data dianalisis
menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan memuat simbolisme religius
yang merepresentasikan nilai syariat, iman, dan ihsan melalui pemaknaan tiga lapisan telur. Selain itu, tradisi ini
berfungsi sebagai mekanisme penguatan kebersamaan, media transmisi nilai keagamaan lintas generasi, serta
sarana reproduksi identitas kolektif masyarakat Banyuwangi. Secara sosiologis, temuan ini menegaskan bahwa
praktik budaya lokal mampu mengintegrasikan ajaran Islam dengan kearifan lokal secara kontekstual dan tetap
relevan di tengah dinamika perubahan sosial.
Kata kunci: Banyuwangi; Endog-endogan; Makna kultural; Nilai religius; Tradisi keagamaan.

[[ Submitted: 13 Oktober 2025 [[ Accepted: 25 Desember 2025 [[ Published: 25 Desember 2025

440


mailto:24040564062@mhs.unesa.ac.id
mailto:agusmfauzi@unesa.ac.id

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

PENDAHULUAN

Perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW merupakan salah satu praktik keagamaan yang
masih hidup dan dijalankan secara luas di berbagai wilayah Indonesia. Dalam praktiknya,
perayaan Maulid tidak hanya dipahami sebagai ritual keagamaan, tetapi juga menjadi ruang
ekspresi budaya yang sering kali dipadukan dengan tradisi lokal setempat (Koentjaraningrat,
2009; Maulidin et al., 2024). Integrasi antara ajaran Islam dan budaya lokal ini melahirkan
beragam bentuk praktik keagamaan yang kontekstual dan berakar pada kehidupan sosial
masyarakat. Di Banyuwangi, peringatan Maulid Nabi berkembang dalam bentuk tradisi
kembang endog-endogan, yaitu prosesi menghias dan mengarak telur rebus sebagai simbol
perayaan religius yang melibatkan partisipasi masyarakat secara kolektif. Tradisi ini tidak
hanya menampilkan dimensi ritual, tetapi juga mencerminkan cara masyarakat memaknai
ajaran Islam melalui simbol-simbol budaya lokal yang terus dipraktikkan dalam kehidupan
sosial sehari-hari.

Tradisi kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di
Banyuwangi merupakan praktik keagamaan berbasis komunitas yang melibatkan berbagai
unsur sosial masyarakat. Prosesi menghias dan mengarak telur rebus tidak hanya dilakukan
sebagai bentuk perayaan simbolik, tetapi juga menjadi ruang interaksi sosial yang
mempertemukan tokoh agama, tokoh masyarakat, pembuat hiasan telur, serta warga lintas usia.
Melalui keterlibatan kolektif tersebut, tradisi ini berfungsi sebagai sarana pewarisan nilai
keagamaan dan budaya secara informal dari generasi ke generasi. Keberlangsungan praktik
kembang endog-endogan hingga saat ini menunjukkan bahwa tradisi Maulid di Banyuwangi
tidak bersifat statis, melainkan terus direproduksi dan dimaknai ulang sesuai dengan konteks
sosial masyarakat lokal.

Berbagai penelitian tentang tradisi Maulid di Indonesia menunjukkan bahwa peringatan
Maulid tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai medium transmisi
nilai-nilai sosial dan budaya Islam yang kontekstual. Maulidin et al. (2024), misalnya,
menunjukkan bahwa praktik Maulid berbasis kearifan lokal berperan penting dalam
menginternalisasikan ajaran Islam melalui simbol-simbol budaya yang dekat dengan
kehidupan masyarakat. Temuan tersebut menegaskan bahwa pengemasan ajaran Islam dalam
bentuk tradisi lokal memungkinkan nilai-nilai religius disampaikan secara lebih komunikatif
dan partisipatif. Kemudian juga Studi oleh Moh. Subthi Buchori (2025), misalnya,
menunjukkan bahwa keterlibatan anak dan remaja dalam praktik ritual Maulid berkontribusi
pada proses internalisasi nilai-nilai kebersamaan, kecintaan kepada Nabi, dan pembentukan

habitus keagamaan melalui pengalaman simbolik. Temuan serupa dikemukakan oleh Uswatun

441



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

(2025) yang menegaskan bahwa pembelajaran nilai keagamaan melalui praktik ritual yang

partisipatif cenderung lebih efektif dibandingkan pendekatan dogmatis yang bersifat formal.
Selain itu, Jaitun (2022) menyoroti bahwa tradisi Maulid di berbagai daerah di Indonesia kerap
menjadi ruang interaksi sosial yang memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas masyarakat,
terutama melalui keterlibatan kolektif masyarakat dalam rangkaian ritual perayaan. Namun
demikian, sebagian besar kajian tersebut masih memusatkan perhatian pada fungsi umum
tradisi Maulid, tanpa mengkaji secara mendalam simbolisme spesifik dan pemaknaan religius
yang dilekatkan pada praktik-praktik lokal tertentu.

Kajian tentang ritual Islam lokal menempatkan simbol sebagai elemen kunci dalam
proses pemaknaan ajaran keagamaan. Simbol-simbol ritual memungkinkan nilai-nilai religius
yang bersifat abstrak, seperti iman, ketakwaan, dan moralitas, semua itu diterjemahkan ke
dalam bentuk konkret yang dapat dialami dan dipahami secara kolektif oleh masyarakat.
Triatmodjo et al. (2023) menjelaskan bahwa dalam konteks ritual keagamaan lokal, simbol
budaya tidak sekadar berfungsi sebagai ornamen, melainkan sebagai medium interpretasi yang
menjembatani ajaran normatif agama dengan pengalaman sosial masyarakat. Melalui
simbolisme ritual, nilai-nilai keislaman diinternalisasi secara kontekstual tanpa harus
dilepaskan dari kerangka budaya lokal yang telah mengakar. Temuan ini menunjukkan bahwa
praktik ritual berbasis simbol tidak hanya mempertahankan makna religius, tetapi juga
memungkinkan terjadinya adaptasi budaya yang membuat ajaran agama tetap relevan di tengah
perubahan sosial.

Kajian tentang ritual komunal juga menempatkan praktik keagamaan sebagai ruang
penting dalam pembentukan dan penguatan modal sosial masyarakat. Singgalen (2020)
menjelaskan bahwa partisipasi kolektif dalam ritual keagamaan berkontribusi pada
terbentuknya jaringan sosial, kepercayaan timbal balik, dan norma kebersamaan yang
memperkuat kohesi masyarakat. Melalui keterlibatan bersama dalam rangkaian aktivitas ritual,
individu tidak hanya menjalankan kewajiban religius, tetapi juga membangun relasi sosial yang
berkelanjutan. Dalam konteks ritual Maulid, mekanisme ini tampak pada pembagian peran,
kerja sama antarwarga, serta interaksi lintas kelompok sosial yang terjadi selama persiapan dan
pelaksanaan perayaan. Namun, meskipun konsep modal sosial dalam ritual komunal telah
banyak dibahas, kajian-kajian tersebut umumnya masih bersifat umum dan belum
mengelaborasi secara spesifik bagaimana simbol-simbol ritual lokal, seperti kembang endog-
endogan yang berfungsi sebagai medium pembentuk modal sosial sekaligus penguat identitas

sosial-religius masyarakat.

442



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Beberapa penelitian tentang praktik budaya dan keagamaan di Banyuwangi telah

menyoroti kekuatan tradisi lokal sebagai bagian dari identitas sosial masyarakat setempat.
Kajian-kajian tersebut umumnya membahas ritual keagamaan Banyuwangi dalam kerangka
kebudayaan Osing, ekspresi simbolik tradisi lokal, serta peran ritual dalam menjaga kohesi
sosial masyarakat, seperti ditunjukkan dalam studi tentang praktik ritual keagamaan dan
dinamika sosial masyarakat Banyuwangi. Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan
bahwa praktik keagamaan di Banyuwangi tidak dapat dipisahkan dari konteks budaya lokal
yang mengitarinya. Namun demikian, fokus kajian yang ada masih cenderung bersifat umum
dengan menempatkan Banyuwangi sebagai latar budaya, tanpa analisis mendalam terhadap
simbol-simbol ritual spesifik dalam perayaan keagamaan tertentu. Hingga saat ini, kajian yang
secara khusus menelaah tradisi kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi,
terutama yang mengkaji makna kultural, nilai religius, serta perannya dalam pembentukan
identitas sosial-religius masyarakat Desa Kluncing masih relatif terbatas. Kondisi ini
menunjukkan adanya ruang kajian yang belum terisi secara memadai dalam studi sosiologi
agama di konteks Banyuwangi.

Kajian mengenai tradisi Maulid di Indonesia umumnya menekankan fungsi sosial dan
kultural ritual keagamaan secara umum, sementara analisis mendalam terhadap simbolisme
spesifik dalam praktik-praktik lokal masih terbatas. Studi tentang ritual keagamaan di
Banyuwangi juga cenderung memosisikan tradisi sebagai ekspresi budaya kolektif tanpa
mengelaborasi secara rinci makna kultural dan nilai religius yang dilekatkan pada simbol-
simbol ritual tertentu. Hingga kini, belum banyak penelitian yang secara khusus mengkaji
tradisi kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi dengan mengintegrasikan
analisis simbolik, nilai keagamaan, dan fungsi sosialnya dalam satu kerangka kajian yang utuh.
Oleh karena itu, diperlukan penelitian yang tidak hanya mendeskripsikan praktik tradisi, tetapi
juga menganalisis bagaimana simbol-simbol ritual dimaknai dan berperan dalam memperkuat
identitas sosial-religius masyarakat lokal. Penelitian ini diposisikan untuk mengisi celah
tersebut melalui pendekatan kualitatif pada tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing,
Kecamatan Licin, Banyuwangi.

Penelitian ini berpijak pada kerangka teoretis sosiologi agama yang memandang tradisi
keagamaan sebagai hasil konstruksi sosial yang dimaknai dan direproduksi melalui praktik
simbolik. Makna kultural dalam penelitian ini dipahami sebagai sistem pemaknaan kolektif
yang dilekatkan masyarakat pada simbol-simbol ritual sebagai ekspresi nilai, norma, dan
identitas budaya yang hidup dalam masyarakat. Sementara itu, nilai religius dipahami sebagai

prinsip-prinsip ajaran Islam yang dimaknai dan diinternalisasi melalui praktik keagamaan,

443



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

tidak hanya dalam dimensi normatif, tetapi juga dalam pengalaman sosial sehari-hari.

Kerangka ini memungkinkan analisis tradisi kembang endog-endogan sebagai praktik simbolik
yang mengintegrasikan ajaran Islam dengan budaya lokal melalui proses interaksi sosial,
pewarisan makna, dan partisipasi kolektif. Dengan demikian, simbol-simbol ritual dalam
tradisi ini dianalisis tidak sekadar sebagai bentuk budaya, tetapi sebagai medium pembentukan
makna religius dan penguatan identitas sosial-religius masyarakat lokal.

Berdasarkan gap penelitian yang telah diidentifikasi, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis makna kultural dan nilai religius yang terkandung dalam tradisi kembang endog-
endogan pada peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di Desa Kluncing, Kecamatan Licin,
Banyuwangi, serta perannya dalam memperkuat identitas sosial-religius masyarakat lokal.
Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian sosiologi agama dengan
memperkaya pemahaman tentang bagaimana simbol-simbol ritual keagamaan dimaknai dan
direproduksi dalam konteks budaya lokal. Secara empiris, penelitian ini diharapkan
memberikan analisis yang lebih mendalam mengenai praktik kembang endog-endogan sebagai
tradisi keagamaan yang hidup, kontekstual, dan relevan di tengah dinamika perubahan sosial,
sekaligus menjadi rujukan bagi upaya pelestarian tradisi keagamaan berbasis kearifan lokal.
METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus,
karena penelitian diarahkan untuk memahami secara mendalam makna, nilai, dan proses sosial
yang dibangun komunitas terhadap satu praktik tradisi yang spesifik, yaitu kembang endog-
endogan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Pendekatan deskriptif dipilih
karena penelitian ini tidak bertujuan melakukan kritik ideologis atau analisis relasi kuasa
(kritis), melainkan memaparkan dan menafsirkan pemaknaan aktor sosial terhadap praktik
tradisi sebagaimana dialami dan dipraktikkan dalam konteks keseharian masyarakat. Desain
studi kasus memungkinkan peneliti mengeksplorasi fenomena secara kontekstual dan holistik
pada satu lokasi tertentu melalui penggalian data lapangan yang intensif, sehingga keterkaitan
antara simbol ritual, pengalaman aktor, dan fungsi sosial-religius tradisi dapat dianalisis secara
komprehensif (Creswell & Poth, 2018).

Penelitian dilakukan di Desa Kluncing, Kecamatan Licin, Kabupaten Banyuwangi, yaitu
wilayah yang secara konsisten melaksanakan tradisi kembang endog-endogan dalam
peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposif dengan
pertimbangan: (1) tradisi dijalankan secara kolektif oleh masyarakat, (2) terdapat aktor-aktor
yang memahami dan terlibat langsung dalam praktik tradisi, serta (3) akses lapangan

memungkinkan peneliti mengikuti rangkaian kegiatan tradisi secara utuh.

444



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Secara demografis, Desa Kluncing merupakan bagian dari Kecamatan Licin yang

memiliki karakter wilayah pedesaan dengan kehidupan sosial masyarakat yang masih kuat
dipengaruhi oleh aktivitas keagamaan dan hubungan komunal. Berdasarkan publikasi Badan
Pusat Statistik Kabupaten Banyuwangi, Kecamatan Licin Dalam Angka 2024, masyarakatnya
multietnis, bersuku jawa, osing dan madura, mayoritas penduduk Desa Kluncing,Kecamatan
Licin beragama Islam dan aktivitas keagamaan menjadi bagian penting dalam kehidupan sosial
masyarakat. Kondisi demografis dan sosial tersebut menjadi konteks yang mendukung
keberlangsungan tradisi Maulid Nabi, termasuk praktik kembang endog-endogan di Desa
Kluncing (BPS Kabupaten Banyuwangi, 2024).

Pengumpulan data lapangan dilakukan sekitar September 2025, bertepatan dengan
rangkaian perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW, dengan durasi kerja lapangan sekitar £10
hari, mencakup tahap persiapan, pelaksanaan, dan pasca-kegiatan. Data penelitian bersumber
dari data primer dan data pendukung. Data primer diperoleh melalui observasi partisipatif dan
wawancara mendalam, sedangkan literatur digunakan sebagai bahan pendukung analisis.

Observasi dilakukan dengan posisi participant-as-observer, di mana peneliti terlibat
secara terbatas dalam aktivitas komunitas sambil tetap menjaga jarak analitis. Aktivitas yang
diobservasi meliputi: (a) proses pembuatan dan penyusunan kembang endog, (b) persiapan
arak-arakan dan pembagian peran warga, (c¢) pelaksanaan arak-arakan serta interaksi sosial
yang berlangsung selama kegiatan, dan (d) penjelasan makna simbolik yang disampaikan oleh
aktor kunci pada momen tertentu. Selama observasi, peneliti menyusun field notes yang
memuat deskripsi peristiwa, aktor yang terlibat, pola interaksi, serta refleksi analitis awal
terkait makna kultural dan nilai religius yang muncul. Observasi partisipatif dipilih karena
efektif untuk menangkap praktik budaya dan simbol ritual yang tidak selalu terungkap melalui
wawancara (DeWalt & DeWalt, 2019).

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur terhadap sepuluh informan yang dipilih
melalui purposive sampling, dan diperluas dengan snowball sampling bila diperlukan.
Informan terdiri atas tokoh agama, tokoh masyarakat, pembuat kembang endog, serta warga
yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Setiap wawancara berlangsung sekitar 30—
60 menit dan berfokus pada: (a) pemahaman informan mengenai tujuan dan makna tradisi, (b)
pemaknaan simbol telur dan hiasannya dalam perspektif keagamaan, (c) nilai religius dan sosial
yang terkandung dalam praktik tradisi, (d) bentuk keterlibatan warga dan dinamika
kebersamaan, serta (e) perubahan praktik tradisi dan faktor yang memengaruhinya. Sebelum

wawancara dilakukan, peneliti menjelaskan tujuan penelitian dan memperoleh informed

445



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

consent dari informan, serta menjamin kerahasiaan identitas sesuai prinsip etika penelitian

kualitatif.

Literatur digunakan sebagai pendukung analisis, bukan sebagai metode utama. Seleksi
literatur dilakukan dengan kriteria inklusi: (1) relevan dengan kajian ritual Islam lokal,
simbolisme, modal sosial, dan tradisi Maulid; (2) berasal dari jurnal ilmiah dan buku akademik
yang dapat dipertanggungjawabkan; serta (3) memprioritaskan publikasi 10 tahun terakhir
untuk menangkap perkembangan diskursus mutakhir, tanpa menutup penggunaan rujukan
klasik sebagai landasan konseptual. Penelusuran literatur dilakukan melalui Google Scholar,
Garuda, dan jurnal open-access.

Analisis data dilakukan menggunakan model interaktif Miles dan Huberman, yang
meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi (Miles, Huberman,
& Saldafia, 2018). Data hasil wawancara dan field notes dikodekan ke dalam kategori awal
seperti simbol ritual, narasi makna, nilai religius, praktik kebersamaan, dan pewarisan nilai.
Kategori tersebut kemudian dikelompokkan menjadi tema analitis yang merepresentasikan
makna kultural dan nilai religius, termasuk pemaknaan simbol telur sebagai representasi nilai
syariat, iman, dan ihsan. Tahap akhir dilakukan dengan memverifikasi konsistensi temuan
melalui perbandingan antar-sumber data.

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teknik, yaitu membandingkan
hasil observasi partisipatif dengan wawancara dari berbagai peran informan. Selain itu,
dilakukan member checking terbatas dengan mengonfirmasi ringkasan temuan utama kepada
informan kunci. Triangulasi digunakan untuk meningkatkan kredibilitas dan keandalan hasil
penelitian kualitatif (Noble & Heale, 2019).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Deskripsi Umum Tradisi Kembang Endog-Endogan
a. Konteks Pelaksanaan Tradisi

Berdasarkan observasi lapangan pada September 2025, tradisi kembang endog-endogan
di Desa Kluncing, Kecamatan Licin, Banyuwangi dilaksanakan sebagai bagian dari rangkaian
peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW dan terintegrasi dengan aktivitas keagamaan
masyarakat. Seluruh rangkaian kegiatan berpusat di mushola desa yang berfungsi tidak hanya
sebagai ruang ibadah, tetapi juga sebagai ruang koordinasi dan kerja kolektif warga.

Pada sore hari menjelang malam Maulid, mushola dan area sekitarnya digunakan warga
untuk menyelesaikan persiapan tradisi, seperti merangkai dekorasi dan kembang endog. Pada
malam hari, mushola menjadi pusat pelaksanaan doa bersama, pembacaan selawat, dan

Barzanji. Seorang tokoh agama menuturkan, “Nek Mauludan, mushola iki mesti dadi pusat

446



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

kabeh. Ora mung kanggo sholat lan dungo, tapi yo kanggo kumpul lan nyiapne endog-endogan

bareng” (Wawancara, 2025). Temuan ini menunjukkan terjadinya perluasan fungsi mushola
dari ruang ibadah menjadi ruang sosial dan produksi simbol ritual. Arus keluar-masuk warga
berlangsung secara bergantian, dengan masing-masing mengambil peran tanpa instruksi
formal. Dalam konteks ini, kembang endog-endogan dijalankan sebagai praktik komunal yang
menyatukan dimensi religius, budaya, dan kebersamaan dalam satu rangkaian kegiatan yang
berkesinambungan.

b. Prosesi Tradisi Tahap demi Tahap

Prosesi kembang endog-endogan berlangsung melalui tahapan yang relatif ajeg setiap
tahun, meliputi persiapan kolektif siang—sore hari, penguatan religius pada malam Maulid, dan
arak-arakan keliling desa pada pagi hari sebagai puncak perayaan.

Tahap awal dimulai sejak siang hingga sore hari ketika warga berkumpul di mushola
untuk menyiapkan bahan dan merakit kembang endog. Bahan yang digunakan meliputi pelepah
pisang, daun pisang, bambu, kayu, dan dahan ranting yang dirakit menjadi alas dan rangka
utama, serta kertas sumbo (kertas krep) berwarna-warni sebagai dekorasi. Seluruh proses
dilakukan secara sukarela tanpa pembagian kerja tertulis. Aktivitas menghias telur menjadi
kegiatan paling menonjol pada sore hari dan terutama dikerjakan oleh ibu-ibu, disertai
kehadiran anak-anak. Seorang warga perempuan menjelaskan, “Biasane sore-sore ibu-ibu
padha kumpul, ngias endog bareng-bareng. Bocah-bocah yo melu, seneng ndelok lan nyoba”
(Wawancara, 2025).

Pada malam hari setelah salat Magrib, mushola digunakan untuk doa bersama,
pembacaan selawat, dan Barzanji yang dipimpin tokoh agama dan diikuti terutama oleh bapak-
bapak dan ibu-ibu. Seorang tokoh masyarakat menyampaikan, “Biasane sore nyiapne endog-
endogan, bengine bar iku ngaji lan Barzanji. Kabeh sing diarak esuke, wis disiapno sak awan
nganti sore” (Wawancara, 2025). Rangkaian malam Maulid ditutup dengan makan bersama
dari hidangan hasil kontribusi warga.

Puncak prosesi berlangsung pada pagi hari melalui arak-arakan kembang endog keliling
desa dengan berjalan kaki, diiringi lantunan selawat dan musik patrol. Partisipasi warga terlihat
lebih luas pada tahap ini, termasuk keterlibatan remaja. Kepala dusun menegaskan pentingnya
kesiapan teknis rangka kembang endog, “Sing penting kuwat lan rapi, ben pas diarak ora
ambruk” (Wawancara, 2025). Seluruh tahapan ini menunjukkan bahwa prosesi dijalankan
secara terstruktur secara sosial dan temporal sebagai praktik komunal yang dipersiapkan secara

matang.

447



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

c. Pelaku dan Pembagian Peran Sosial

Tradisi kembang endog-endogan melibatkan berbagai aktor sosial dengan peran yang
saling melengkapi. Tokoh agama memimpin doa, selawat, dan Barzanji serta mengaitkan
tradisi dengan makna religius Maulid Nabi Muhammad SAW. Tokoh masyarakat, terutama
kepala dusun, berperan dalam menjaga kelancaran dan ketertiban kegiatan, khususnya pada
momen yang memerlukan koordinasi lapangan.

Namun, pembagian peran warga tidak dilakukan melalui struktur kepanitiaan formal.
Seorang warga menjelaskan, “Asline yo gak ana sing nyuruh yaopo-yaopo. Biasane wis ngerti
dhewe tugase, podo inisiatip sopo ngias, sopo golek kayu, sopo nyiapne panganan karo masak”
(Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa peran sosial tumbuh dari kebiasaan
yang diulang setiap tahun. Bapak-bapak cenderung menangani pekerjaan teknis dan bahan,
ibu-ibu merangkai ornamen dan konsumsi, sementara anak-anak hadir sebagai pengamat dan
pembantu pekerjaan ringan.

d. Partisipasi Masyarakat dalam Tradisi

Pola partisipasi masyarakat bervariasi menurut tahapan kegiatan. Pada tahap persiapan
sore hari dan kegiatan keagamaan malam Maulid, keterlibatan didominasi oleh bapak-bapak
dan ibu-ibu, sementara kehadiran remaja relatif terbatas. Anak-anak kecil umumnya hadir
bersama orang tua.

Pada tahap arak-arakan pagi hari, partisipasi remaja terlihat lebih jelas, meskipun
cenderung tidak terstruktur dan dilakukan dalam kelompok pertemanan. Keterlibatan anak-
anak tampak terutama pada tahap persiapan melalui pengamatan dan bantuan sederhana.
Seorang ibu rumah tangga menuturkan, “Bocah-bocah cilik yo seneng melu, meskipun mung
nonton utawa nulungi sethithik. Biar ngerti tradisine” (Wawancara, 2025).

Partisipasi warga dewasa dipahami sebagai kewajiban sosial dalam kegiatan desa.
Seorang warga laki-laki menyampaikan, “Wong kene yo podo melu kabeh. Sing iso golek
gedebok yo golek gedebok, sing iso ngias yo ngias” (Wawancara, 2025). Secara keseluruhan,
partisipasi masyarakat tidak terbatas pada kehadiran simbolik, tetapi diwujudkan melalui
keterlibatan nyata dalam persiapan, dukungan material, dan keikutsertaan dalam prosesi,
menegaskan bahwa tradisi ini masih relevan sebagai praktik komunal yang mengintegrasikan

aspek religius, budaya, dan sosial.

448



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025
2. Makna Kultural Tradisi Kembang Endog-Endogan

a. Simbolisme Material dalam Tradisi Kembang Endog-Endogan
Makna Telur

Hasil observasi dan wawancara lapangan menunjukkan bahwa pemaknaan simbol dalam
tradisi kembang endog-endogan dibangun melalui pengetahuan lokal yang diwariskan secara
lisan dan praktis. Bagi masyarakat Desa Kluncing, telur dipahami sebagai simbol yang paling
dekat dengan gagasan kelahiran dan awal kehidupan, sehingga dianggap sesuai untuk
merepresentasikan makna Maulid Nabi Muhammad SAW sebagai peringatan hari kelahiran
Nabi Muhammad. Seorang informan perempuan lanjut usia yang terlibat aktif dalam proses
penghiasan kembang endog menjelaskan: “Endog kuwi lambange laiv, awal urip. Maulidan
kan ngerayakke laire Nabi, dadi yo endog iki sing paling pas.” (Wawancara, 2025). Kutipan
ini menunjukkan bahwa telur dimaknai sebagai lambang kelahiran dan awal kehidupan,
sehingga dipandang paling sesuai untuk mewakili Maulid.

Pemilihan telur sebagai simbol didasarkan pada logika kultural yang sederhana dan
mudah dipahami karena dekat dengan pengalaman hidup masyarakat. Selain sebagai simbol
kelahiran, telur juga dipahami sebagai representasi kehidupan yang utuh dan lengkap. Beberapa
warga menyebut telur sebagai benda yang “sederhana tapi isine lengkap”. Seorang tokoh
masyarakat juga menjelaskan: “Endog iku sederhana, tapi nek dibukak isine lengkap. Urip
wong Islam yo ngono, ora mung njabae wae.” (Wawancara, 2025). Ungkapan ini
memperlihatkan bahwa telur dimaknai sebagai metafora kehidupan beragama: tidak cukup
dinilai dari tampilan luar, tetapi menekankan kualitas “isi”” sebagai nilai batin dan penghayatan.

Penafsiran simbolik telur juga berkembang pada struktur fisiknya. Tokoh agama dan
sebagian warga menafsirkan lapisan telur dari mulai kulit, bagian putih, dan inti itu sebagai
gambaran tahapan kehidupan beragama. Penafsiran ini disampaikan secara lisan dan tidak
dibakukan dalam istilah teologis. Seorang informan menyampaikan: “Sing njaba kuwi sing
katon wong, tapi sing penting yo sing nang jerone.” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini
menegaskan penekanan pada ketulusan dan kualitas batin, bukan sekadar ekspresi lahiriah.

Terkait asal-usul tradisi, warga dan tokoh agama menyatakan tidak dapat memastikan
kapan tradisi ini mulai dijalankan, namun sepakat bahwa tradisi sudah ada sejak mereka kecil.
Seorang tokoh agama menyebutkan: “Sak elingku, saka cilik wis ana. Wong tuwa-tuwa biyen
Yo ngono carane, pas cilik mirip kaya arek-arek iki, sobo mushola melok ndelok.” (Wawancara,
2025). Kesaksian ini menunjukkan tradisi mengakar dalam memori kolektif dan diwariskan
lintas generasi melalui pengalaman langsung dan partisipasi berulang, tanpa pencatatan sejarah

formal.

449



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Makna Bunga dan Ornamen

Selain telur, bunga dan ornamen yang menghiasi kembang endog juga memiliki makna
kultural tersendiri bagi masyarakat Desa Kluncing. Berdasarkan pengamatan lapangan, dari
bunga baik bunga buatan maupun hiasan menyerupai bunga dari kertas sumbo dipilih karena
dianggap merepresentasikan keindahan dan kegembiraan dalam perayaan Maulid. Seorang
warga perempuan yang terlibat dalam proses dekorasi menyatakan: “Maulidan kuwi kudu rame
lan apik. Nek endoge polos kan koyok kurang urip.” (Wawancara, 2025). Ungkapan ini
menunjukkan bunga dan ornamen berfungsi sebagai penanda visual suasana suka cita serta
penghormatan terhadap Nabi Muhammad SAW, sehingga kembang endog yang dihias
dipahami sebagai perwujudan kegembiraan kolektif, bukan sekadar dekorasi.

Bunga dan ornamen tidak dimaknai secara simbolik yang rumit, melainkan sebagai
representasi visual dari rasa syukur dan kebahagiaan bersama. Proses menghias telur menjadi
ruang ekspresi kreatif warga, terutama ibu-ibu dan remaja, yang saling berbagi ide mengenai
bentuk dan warna hiasan. Dalam praktiknya, ornamen juga disesuaikan dengan bahan yang
tersedia dan tren visual yang berkembang. Seorang informan menyebutkan: “Saiki yo luwih
variatif, gak kudu bahan sing ruwet sing angel dolekkan e, tapi intine tetep endog Maulid.”
(Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan simbolisme kembang endog bersifat lentur
dan adaptif, sepanjang simbol utama dan makna perayaan Maulid tetap dijaga.

Makna Warna

Warna-warna cerah seperti merah, kuning, hijau, dan biru banyak digunakan dalam
dekorasi kembang endog. Berdasarkan wawancara dengan warga, warna-warna tersebut dipilih
karena dianggap ‘“rame” dan “nggambarke bungah”, yakni mencerminkan suasana
kegembiraan dalam perayaan Maulid. Seorang informan menyatakan: “Warna-warna cerah
kuwi ben arek-arek cilik seneng lan ngerti nek iki acara gede.” (Wawancara, 2025). Kutipan
ini menunjukkan warna berfungsi sebagai penanda visual perayaan komunal yang istimewa,
sekaligus menarik perhatian terutama anak-anak dan menegaskan pentingnya momentum
Maulid dalam kehidupan sosial-religius desa.

Pemaknaan warna tidak bersifat tunggal atau baku. Sebagian warga mengaitkan warna
cerah dengan harapan dan kebaikan, sementara yang lain memaknainya sebagai elemen estetis.
Keragaman ini tidak dipersoalkan karena tradisi dipahami sebagai ruang bersama yang
memungkinkan beragam penafsiran selama tidak bertentangan dengan nilai dasar perayaan
Maulid.

Makna Rangkaian dan Media Alami

450



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Rangkaian kembang endog yang menggunakan kayu, dahan ranting, pelepah pisang,

daun pisang, bambu, serta kertas sumbo memiliki makna kultural yang berkaitan dengan
kedekatan masyarakat Desa Kluncing terhadap alam dan kehidupan sehari-hari. Bahan-bahan
tersebut dipilih karena mudah diperoleh di lingkungan sekitar dan telah lama digunakan dalam
berbagai kegiatan komunal. Seorang warga menyampaikan: “Nggawene iki yo bareng-bareng,
bahane njupuk sing ana sekitar omah.” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa
bahan alami memungkinkan warga bekerja bersama tanpa beban biaya dan tanpa
ketergantungan pada material khusus. Dalam pandangan warga, rangkaian kembang endog
juga mencerminkan kerja bersama dan kekompakan karena proses merangkai dilakukan secara
kolektif, sehingga hasil akhir dipahami sebagai buah dari usaha bersama, bukan karya individu.
Dengan demikian, makna utama rangkaian kembang endog terletak pada proses sosial
pembuatannya, bukan semata pada bentuk visualnya.

b. Tradisi Kembang Endog-Endogan sebagai Pembentuk Identitas Sosial

Hasil observasi dan wawancara lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-
endogan dipahami oleh masyarakat Desa Kluncing sebagai bagian penting dari identitas
kolektif mereka. Dalam konteks budaya Banyuwangi, tradisi kembang endog-endogan dikenal
sebagai salah satu bentuk perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW yang khas dan telah
berkembang di masyarakat. Di Desa Kluncing, tradisi ini tidak hanya dimaknai sebagai
rangkaian perayaan keagamaan, tetapi juga sebagai praktik budaya yang merepresentasikan
cara masyarakat setempat mengekspresikan religiositas dan kebersamaan mereka, serta sebagai
ciri khas lokal yang membedakan Desa Kluncing dari wilayah lain di sekitarnya.

Beberapa warga menyatakan bahwa peringatan Maulid Nabi di Desa Kluncing terasa
kurang lengkap apabila tidak disertai dengan pelaksanaan kembang endog-endogan. Seorang
informan menyampaikan, “Nek Mauludan ora ana endog-endogan, rasane koyok ana sing
kurang” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan tradisi telah menjadi bagian dari
kebiasaan kolektif yang membentuk cara warga memaknai perayaan Maulid. Pemaknaan
tersebut juga ditegaskan oleh tokoh masyarakat yang menjelaskan bahwa tradisi ini telah
menjadi penanda identitas warga sejak lama. Ia menyampaikan bahwa “wis saka biyen, nek
Mauludan yo mesti ana endog-endogan. Kuwi wis dadi kebiasaane wong kene, tandhane nek
wong Kluncing duwe cara dewe kanggo ngrayakke Maulid” (Wawancara, 2025). Kutipan ini
memperlihatkan kembang endog-endogan dipahami sebagai identitas sosial lokal Desa
Kluncing dalam kerangka budaya Banyuwangi yang lebih luas.

Identitas sosial tersebut terbentuk dan direproduksi melalui keterlibatan kolektif warga

dalam seluruh rangkaian tradisi. Warga dari berbagai kelompok usia dan peran sosial terlibat

451



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

aktif dalam proses persiapan dan pelaksanaan, mulai dari pencarian bahan, penghiasan telur,

perakitan rangka, hingga mengikuti arak-arakan keliling desa. Seorang warga perempuan
menyampaikan, “Soale sing nggawe kuwi bareng-bareng, dikerjakno bareng. Dadi rasane
kuwi tradisine kabeh warga” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan rasa memiliki
terhadap tradisi dibangun melalui pengalaman bersama dan kerja kolektif.

Selain memperkuat identitas internal, tradisi kembang endog-endogan juga dipahami
sebagai penanda kekhasan lokal dalam konteks Banyuwangi. Sejumlah informan menyebut
bahwa meskipun peringatan Maulid Nabi dilaksanakan di berbagai wilayah lain, bentuk dan
intensitas pelaksanaan tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing memiliki ciri
tersendiri. Seorang warga menyampaikan, “Mauludan nang endi-endi yo ana, tapi nek cara
endog-endogan koyo ngene yo khas wong kene” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini
menunjukkan tradisi menjadi sumber kebanggaan komunal tanpa menegasikan keberadaan
praktik serupa di wilayah Banyuwangi lainnya. Temuan lapangan tersebut memperlihatkan
bahwa identitas sosial masyarakat Desa Kluncing dibangun melalui praktik budaya yang
dilakukan secara kolektif dan berulang dalam konteks tradisi kembang endog-endogan. Tradisi
ini berfungsi sebagai ruang sosial untuk menegaskan kebersamaan, memperkuat rasa memiliki
terhadap komunitas, dan mereproduksi identitas sebagai bagian dari masyarakat Banyuwangi
yang religius dan berakar pada budaya lokal.
¢. Tradisi Kembang Endog-Endogan dan Modal Sosial Masyarakat

Temuan lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan berperan dalam
memelihara modal sosial masyarakat Desa Kluncing melalui praktik kolektif yang dijalankan
secara berulang. Modal sosial tersebut tampak dalam aspek kepercayaan (#rust), norma sosial
(norms), dan jaringan sosial (networks), yang berkembang seiring keterlibatan warga dalam
seluruh rangkaian tradisi.

Aspek kepercayaan (trust) tercermin dari pengelolaan tradisi tanpa struktur kepanitiaan
formal. Tidak terdapat pembagian tugas tertulis atau komando tunggal, namun kegiatan tetap
berjalan terkoordinasi karena warga memiliki pemahaman bersama mengenai peran masing-
masing. Seorang tokoh masyarakat menjelaskan: “Ora tau ana panitia resmi. Wong-wong wis
ngerti dewe kudu ngopo. Sing biasa ngurusi endog yo ngurusi endog, sing ngerti dekor yo melu
dekor. Kabeh iki mlaku mergo podo percaya. Ora perlu diatur ketat, sing penting niate apik
lan melu tanggung jawab” (Wawancara, 2025). Kutipan ini menunjukkan bahwa kepercayaan
antarwarga menjadi fondasi utama pelaksanaan tradisi, sehingga mekanisme pengawasan

formal tidak diperlukan.

452



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Norma sosial (norms) seperti gotong royong dan tanggung jawab kolektif diperkuat

melalui keterlibatan rutin dalam tradisi. Warga merasa memiliki kewajiban moral untuk ikut
berpartisipasi, meskipun dalam bentuk kontribusi sederhana. Seorang informan
menyampaikan: “Nek ora melu, rasane ora kepenak dewe. Soale iki gaweane bareng-bareng
wong sekampung” (Wawancara, 2025). Namun, internalisasi norma ini berlangsung tidak
seragam lintas usia. Observasi menunjukkan bahwa keterlibatan aktif dan pembentukan norma
paling kuat dialami oleh kelompok usia dewasa pada tahap persiapan dan pelaksanaan inti,
sementara anak-anak dan remaja lebih banyak berada pada tahap pengenalan dan partisipasi
situasional, terutama saat arak-arakan.

Aspek jaringan sosial (networks) tampak dari interaksi lintas kelompok yang terbangun
selama persiapan dan pelaksanaan tradisi. Hubungan kerja bersama tersebut berlanjut dalam
kehidupan sosial sehari-hari dan mempermudah koordinasi kegiatan desa lainnya. Seorang
tokoh masyarakat menyampaikan: “Biasane nek wis kerjo bareng nang endog-endogan, nek
ana kegiatan desa liyane yo luwih gampang diajak kompak, kabeh podo metu omah”
(Wawancara, 2025). Pernyataan tersebut bermakna bahwa tradisi kembang endog-endogan
tidak hanya berfungsi sebagai perayaan keagamaan, tetapi juga sebagai ruang sosial yang
memperkuat kepercayaan, meneguhkan norma kebersamaan, dan memperluas jaringan sosial
yang menopang kehidupan komunal masyarakat Desa Kluncing.

3. Nilai Religius dalam Tradisi Kembang Endog-Endogan
a. Ekspresi Keagamaan dalam Rangkaian Tradisi

Hasil observasi dan wawancara lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-
endogan di Desa Kluncing selalu diiringi oleh rangkaian praktik keagamaan yang menegaskan
dimensi religius perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW. Sehari sebelum arak-arakan,
mushola desa menjadi pusat kegiatan, baik untuk persiapan dekorasi kembang endog pada sore
hari maupun pelaksanaan doa bersama, pembacaan selawat, dan Barzanji pada malam hari.
Pada tahap ini, keterlibatan warga didominasi oleh bapak-bapak dan ibu-ibu, sementara
partisipasi remaja relatif terbatas dan lebih menonjol pada arak-arakan pagi hari.

Seorang tokoh agama setempat menegaskan bahwa inti perayaan Maulid terletak pada
praktik keagamaan, bukan semata pada prosesi arak-arakan: “Muludan niki dudu mung arak-
arakan. Sing paling penting yo selawat lan dungo bareng. Niku wujud tresno marang Kanjeng
Nabi” (Wawancara, 2025). Pembacaan selawat menjadi ekspresi religius yang paling dominan
dalam tradisi ini. Selawat dilantunkan secara kolektif, baik di mushola maupun sepanjang arak-
arakan keesokan harinya, dan dimaknai sebagai sarana memohon keberkahan, keselamatan,

serta ketenteraman batin. Seorang warga perempuan lanjut usia menyampaikan: “Yen selawat

453



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

kuwi rasane adem. Seneng, atine ayem. Wong kabeh bareng-bareng nyebut jenenge Nabi”

(Wawancara, 2025).

Selain selawat, pembacaan Barzanji juga menjadi bagian penting dari ekspresi
keagamaan. Barzanji dibaca dengan langgam lokal Banyuwangi, sehingga kisah kelahiran dan
keteladanan Nabi Muhammad SAW terasa dekat dan mudah dipahami oleh warga. Seorang
tokoh masyarakat menyatakan: “Barzanji niku wis adat. Carane maca yo cara kene, ben bocah-
bocah ngerti karo terbiasa ngrungokne” (Wawancara, 2025). Praktik keagamaan dalam tradisi
ini tidak terbatas pada bacaan doa, tetapi juga tercermin dalam aktivitas simbolik dan sosial.

Proses menghias telur dipahami sebagai bentuk penghormatan terhadap WNabi
Muhammad SAW dan dilakukan dengan niat religius, meskipun tidak dikategorikan sebagai
ibadah formal. Seorang informan perempuan menjelaskan: “Endoge iki dihias sing apik, soale
kanggo Mauludan. Iki dudu dolanan, tapi kanggo ngelingi kelahirane Nabi” (Wawancara,
2025). Nilai sedekah juga terwujud melalui pembagian telur yang telah dihias dan didoakan
kepada warga, terutama anak-anak, setelah arak-arakan selesai. Praktik ini dimaknai sebagai
bentuk berbagi berkah Maulid dan penguatan kebersamaan. Seorang warga menyampaikan:
“Endoge dibagi-bagi ben kabeh ngerasakke berkah Mauludan. Dudu soal endoge, tapi soal
kebersamaane” (Wawancara, 2025).

Pengalaman religius yang dihasilkan dari rangkaian tradisi ini bersifat kolektif dan
emosional. Warga merasakan suasana religius yang berbeda dari pengajian formal, karena nilai
keagamaan dihayati melalui pengalaman bersama yang meriah namun tetap khidmat. Seorang
remaja yang terlibat dalam persiapan menyatakan: “Rasane beda karo pengajian biasa.
Suasana e iki luweh rame, tapi yo religius... kerasane hikmat” (Wawancara, 2025).
Berdasarkan kutipan ini maka nilai religius dalam tradisi kembang endog-endogan tidak hadir
sebagai doktrin formal, melainkan diinternalisasi melalui praktik sosial-keagamaan yang
kolektif, kontekstual, dan partisipatif. Tradisi ini menunjukkan bagaimana ajaran Islam
dimaknai dan dihidupi melalui integrasi doa, simbol, kerja bersama, dan praktik berbagi dalam
satu rangkaian ritual yang bermakna.

b. Nilai-Nilai Islam yang Dimaknai dalam Tradisi
Kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW

Nilai kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW menjadi makna religius yang paling
menonjol dalam tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing. Bagi masyarakat, perayaan
Maulid tidak dipahami sebagai seremoni simbolik semata, melainkan sebagai momentum

mengekspresikan rasa cinta dan penghormatan kepada Nabi melalui keterlibatan langsung

454



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

dalam rangkaian tradisi. Partisipasi dalam pembuatan, penghiasan, dan arak-arakan kembang

endog dimaknai sebagai cara “meramaikan Maulidan” yang bernilai emosional dan spiritual.

Ekspresi kecintaan tersebut hadir dalam bentuk yang sederhana dan membumi, tanpa
penekanan pada pemahaman teologis yang abstrak. Seorang warga menyampaikan:

“Wong melu repot-repot nggawe endog iki yo mergo seneng karo Nabi. Nek Mauludan
ora melu, rasane kok kaya ana sing kurang” (Wawancara, 2025). Kutipan ini menunjukkan
bahwa kecintaan kepada Nabi dimaknai melalui tindakan kolektif yang dapat dilakukan
bersama, sehingga nilai religius terwujud sebagai praktik sosial yang mudah diakses oleh
seluruh lapisan masyarakat.

Nilai Syukur

Nilai syukur tercermin dalam keseluruhan rangkaian tradisi kembang endog-endogan,
baik pada tahap persiapan maupun pelaksanaan. Masyarakat memaknai tradisi ini sebagai
ungkapan rasa syukur atas kehidupan, kebersamaan, dan kesempatan memperingati kelahiran
Nabi Muhammad SAW. Kesediaan warga untuk meluangkan waktu, tenaga, dan sumber daya
dipahami sebagai wujud syukur yang nyata.

Kesederhanaan bahan yang digunakan, seperti telur, pelepah pisang, bambu, dan ranting,
justru menjadi bagian dari pemaknaan syukur itu sendiri. Seorang informan menjelaskan: “Ora
kudu sing mewah. Endog, gedebok, kayu wis cukup. Sing penting niate syukur, hasil e yo
barokah” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa syukur tidak diukur dari
kemewahan perayaan, melainkan dari ketulusan niat dan penerimaan terhadap apa yang
tersedia dalam lingkungan sekitar.

Sedekah dan Berbagi

Nilai sedekah dan berbagi hadir secara nyata dalam praktik tradisi kembang endog-
endogan, meskipun tidak selalu diungkapkan dalam istilah keagamaan formal. Kontribusi
bahan dan tenaga dilakukan secara sukarela, tanpa paksaan maupun perhitungan imbalan.
Setelah arak-arakan selesai, kembang endog yang telah dihias dan didoakan dibagikan kepada
warga, terutama anak-anak, sebagai bentuk berbagi keberkahan Maulid.

Seorang warga menggambarkan praktik ini sebagai kebiasaan yang telah mengakar:
“Endoge dibagi-bagi ben arek-arek seneng. Iki wis dadi kebiasaan, berkah Muludan kudu
dirasakke bareng-bareng” (Wawancara, 2025). Praktik ini menunjukkan bahwa sedekah
dimaknai sebagai tindakan sosial yang memperkuat kepedulian dan kebersamaan, bukan

semata sebagai pemberian materi dalam kerangka formal.

455



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Kebersamaan sebagai Nilai Religius

Kebersamaan menjadi nilai religius yang menonjol dalam tradisi kembang endog-
endogan. Kerja gotong royong dalam persiapan, doa bersama di mushola, serta partisipasi
kolektif dalam arak-arakan menunjukkan bahwa praktik keagamaan dipahami sebagai aktivitas
yang idealnya dilakukan secara bersama-sama. Dalam konteks ini, kebersamaan tidak hanya
dipandang sebagai nilai sosial, tetapi juga sebagai bagian dari pengamalan ajaran Islam yang
menekankan ukhuwah dan solidaritas.

Seorang informan menyatakan: “Nek kabeh melu kerjo, rasane luwih ayem. Koyo ibadah
bareng” (Wawancara, 2025). Ungkapan tersebut memperlihatkan bahwa kebersamaan
dipahami sebagai bentuk ibadah sosial, di mana nilai religius dihayati melalui relasi antarwarga
dan pengalaman kolektif yang terus diulang setiap tahun.

c. Fungsi Pendidikan Religius dan Transmisi Nilai Lintas Generasi

Hasil observasi lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan berfungsi
sebagai media pendidikan religius yang terinstitusionalisasi secara sosial, terutama melalui
keterlibatan anak-anak dan lembaga pendidikan formal di tingkat lokal. Pada pagi hari
pelaksanaan arak-arakan Maulid Nabi Muhammad SAW, SDN 1 Kluncing berpartisipasi aktif
dengan menghadirkan seluruh murid yang mengenakan busana muslim bernuansa putih,
menciptakan suasana religius yang menegaskan kesakralan perayaan. Setiap murid membawa
satu kembang endog hasil kreasi masing-masing, yang dibuat dengan pendampingan keluarga
dan lingkungan sekitar. Proses ini menunjukkan bahwa pendidikan religius tidak hanya
berlangsung di sekolah, tetapi juga melibatkan keluarga sebagai bagian dari transmisi nilai.
Anak-anak kemudian mengikuti arak-arakan dengan berjalan berkeliling desa bersama warga,
menjadikan kembang endog sebagai simbol partisipasi aktif mereka dalam perayaan Maulid.

Keterlibatan SDN 1 Kluncing bukan bersifat insidental. Observasi menunjukkan bahwa
sekolah secara sengaja mengosongkan kegiatan belajar mengajar agar murid dapat mengikuti
perayaan secara penuh. Praktik ini telah berlangsung selama bertahun-tahun dan dipahami
sebagai bagian dari pendidikan karakter dan keagamaan, sehingga tradisi kembang endog-
endogan tidak hanya hidup dalam ranah budaya masyarakat, tetapi juga terhubung langsung
dengan praktik pendidikan formal di tingkat lokal. Dalam konteks ini, nilai religius tidak
diajarkan melalui metode instruksional di kelas, melainkan melalui pengalaman langsung
dalam praktik sosial-keagamaan. Anak-anak mempelajari Maulid Nabi sebagai peristiwa sosial
yang melibatkan mereka secara fisik dan emosional. Nilai kecintaan kepada Nabi Muhammad
SAW, kebersamaan, kedisiplinan, dan penghormatan terhadap tradisi ditanamkan melalui

keterlibatan kolektif dalam arak-arakan.

456



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Partisipasi anak-anak ini menunjukkan bahwa transmisi nilai religius berlangsung secara

lintas generasi dan lintas ruang sosial, seperti keluarga, masyarakat, dan sekolah. Dengan
demikian, tradisi kembang endog-endogan berfungsi sebagai medium pendidikan religius yang
kontekstual dan berkelanjutan, karena nilai-nilai keagamaan tidak hanya diajarkan, tetapi
dialami dan dipraktikkan bersama. Keberlanjutan keterlibatan sekolah dari tahun ke tahun
menegaskan bahwa tradisi ini telah menjadi bagian dari ekosistem pendidikan sosial-religius
masyarakat Desa Kluncing.

4. Adaptasi dan Keberlanjutan Tradisi Kembang Endog-Endogan

a. Perubahan Bentuk dan Praktik Tradisi

Hasil observasi lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan di Desa
Kluncing mengalami penyesuaian bentuk dalam praktik pembuatannya, terutama pada aspek
material dan teknik perangkaian dekorasi. Pada periode penelitian sekitar September 2025,
warga memproduksi kembang endog dalam versi yang dipahami sebagai bentuk sederhana.
Versi in1 menggunakan rangka kayu dan dahan ranting yang dihias dengan kertas krep atau
kertas sumbo, dengan telur yang diikat dan digantung, bukan ditancapkan.

Seorang informan perempuan yang terlibat langsung dalam pembuatan dekorasi
menjelaskan, “Iki versi sing luwih simpel. Nek sing biasane biyen kuwi nganggo gedebok
gedang, endoge ditusuk siji-siji” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan adanya
pembedaan antara bentuk sederhana dan bentuk yang dipahami sebagai versi lebih lengkap.
Versi lengkap merujuk pada penggunaan gedebok gedang sebagai rangka utama dengan telur
yang ditancapkan satu per satu, sementara versi sederhana dipilih karena lebih praktis dan
menyesuaikan kondisi partisipasi warga. Penjelasan tersebut diperkuat oleh tokoh agama
setempat yang menyatakan bahwa bentuk lengkap biasanya digunakan ketika jumlah partisipan
banyak dan waktu pelaksanaan lebih longgar. Ia menyampaikan, “Sing nganggo gedebok kuwi
biasane yen wong akeh lan wektu longgar. Nek ora, yo disesuaikno wae” (Wawancara, 2025).
Hal ini menunjukkan bahwa variasi bentuk tradisi berkaitan erat dengan situasi sosial dan
ketersediaan sumber daya warga.

Meskipun terdapat perbedaan bentuk, warga tidak memaknai perubahan tersebut sebagai
penghilangan makna tradisi. Seorang tokoh masyarakat menegaskan, “Sing penting endoge
ana lan wong-wonge melu. Bentuke iso beda, tapi maknane tetep” (Wawancara, 2025).
Pernyataan ini menegaskan bahwa esensi tradisi dipahami terletak pada simbol telur dan
pelaksanaan secara kolektif, bukan pada bentuk dekorasi semata. Penyesuaian bentuk kembang
endog-endogan dipahami sebagai strategi adaptif agar tradisi tetap dapat dijalankan dalam

berbagai kondisi. Adaptasi ini memungkinkan keterlibatan masyarakat secara luas, termasuk

457



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

generasi muda, tanpa dipandang sebagai perubahan nilai, melainkan sebagai upaya menjaga

keberlangsungan dan relevansi tradisi dalam kehidupan sosial masyarakat Desa Kluncing.
b. Relevansi Tradisi dalam Kehidupan Masyarakat Kontemporer

Keberlanjutan tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing berkaitan erat dengan
kemampuannya untuk tetap relevan dalam kehidupan sosial masyarakat kontemporer.
Berdasarkan temuan lapangan, tradisi ini masih dipandang penting bukan hanya sebagai bagian
dari peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW, tetapi juga sebagai ruang pertemuan sosial
yang mempertemukan warga lintas usia dan latar belakang. Sejumlah informan menyebut
bahwa di tengah rutinitas kerja dan kesibukan sehari-hari, tradisi Maulid menjadi salah satu
momen yang secara konsisten mempertemukan warga dalam suasana kebersamaan.

Seorang tokoh masyarakat menjelaskan bahwa tradisi kembang endog-endogan masih
dipertahankan karena memberi ruang berkumpul yang jarang ditemui dalam kehidupan sehari-
hari. la menyampaikan, “Saiki wong-wong podo sibuk dhewe-dewe. Nek ora ana Mauludan yo
angel ngumpul bareng. Endog-endogan kuwi sing nggawe wong-wong iso ketemu lan kerja
bareng. ” Pernyataan ini menunjukkan bahwa relevansi tradisi tidak hanya terletak pada aspek
ritual keagamaan, tetapi juga pada fungsinya sebagai medium pemeliharaan hubungan sosial
di tengah perubahan pola hidup masyarakat.

Mushola berperan sebagai pusat kegiatan yang menghubungkan dimensi religius dan
sosial dalam tradisi kembang endog-endogan. Selain digunakan sebagai tempat doa bersama
pada malam menjelang perayaan, mushola juga dimanfaatkan sebagai ruang berkumpul warga
pada sore hari untuk mengerjakan dekorasi kembang endog. Aktivitas tersebut menciptakan
interaksi sosial yang intens, di mana warga bekerja bersama, berbagi cerita, dan berkoordinasi
secara informal. Seorang warga menyampaikan, “Biasane sore-sore nang mushola kuwi rame.
Ana sing ngias endog, ana sing nyiapno ranting, ana sing mung teko ngrewangi sethithik.”
Kutipan ini memperlihatkan bahwa mushola berfungsi sebagai ruang sosial aktif, bukan
sekadar tempat ibadah formal.

Relevansi tradisi kembang endog-endogan juga diperkuat melalui keterlibatan anak-anak
dan lembaga pendidikan lokal dalam arak-arakan Maulid. Partisipasi Sekolah Dasar Negeri
(SDN) 1 Kluncing dalam kegiatan arak-arakan menunjukkan bahwa tradisi ini masih dipahami
sebagai sarana pendidikan nilai keagamaan dan sosial. Keterlibatan sekolah yang secara rutin
mengosongkan kegiatan belajar mengajar pada hari pelaksanaan Maulid memperlihatkan
bahwa tradisi tersebut diakui memiliki nilai edukatif yang penting bagi pembentukan karakter

religius dan sosial anak-anak.

458



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Maka relevansi tradisi kembang endog-endogan dalam kehidupan masyarakat

kontemporer Desa Kluncing tidak hanya terletak pada keberlangsungannya sebagai ritual
keagamaan, tetapi juga pada kemampuannya berfungsi sebagai ruang sosial, ruang pendidikan
nilai, dan sarana pemeliharaan kebersamaan di tengah dinamika kehidupan modern. Tradisi ini
tetap hidup karena mampu menyesuaikan diri dengan kebutuhan sosial masyarakat tanpa
kehilangan makna dasarnya sebagai perayaan religius.

c. Upaya Pelestarian Tradisi oleh Masyarakat

Upaya pelestarian tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing berlangsung secara
organik melalui praktik sosial masyarakat, tanpa struktur kelembagaan formal yang
mengaturnya. Temuan lapangan menunjukkan bahwa keberlangsungan tradisi dijaga melalui
pengulangan praktik tahunan, keterlibatan warga secara sukarela, serta pewarisan pengetahuan
yang berlangsung dalam interaksi sehari-hari. Seorang tokoh agama menjelaskan, “Ora ana
sing nggawe aturan baku. Wong-wong wis paham dhewe nek wis Mauludan yo nggawe endog-
endogan. Kuwi wis dadi kebiasaan, dadi ora perlu disuruh-suruh maneh” (Wawancara, 2025).
Pernyataan ini menegaskan bahwa pelestarian tradisi bertumpu pada kesadaran kolektif, bukan
mekanisme kontrol formal.

Pewarisan pengetahuan tradisi terutama terjadi melalui keterlibatan langsung generasi
muda dalam praktik. Anak-anak dan remaja belajar dengan mengamati dan membantu orang
tua atau warga yang lebih tua dalam proses pembuatan dan penghiasan kembang endog.
Seorang tokoh masyarakat menyampaikan, “Anak-anak kuwi sinau sakdurunge diomongi.
Melu ngias, melu nyiapno, suwe-suwe yo ngerti dhewe carane” (Wawancara, 2025). Hal ini
menunjukkan bahwa transmisi nilai dan keterampilan berlangsung secara praktis dan menyatu
dengan aktivitas sosial.

Tokoh agama dan tokoh masyarakat berperan sebagai rujukan moral dan religius dalam
menjaga arah makna tradisi. Mereka tidak mengatur aspek teknis, tetapi memastikan tradisi
tetap dipahami sebagai bagian dari peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Selama tradisi
dimaknai sebagai sarana berselawat dan ekspresi keagamaan, variasi bentuk dan teknis
pelaksanaan dipandang wajar dan tidak bertentangan dengan nilai Islam.

Pelibatan lembaga pendidikan lokal turut memperkuat pelestarian tradisi melalui
pengenalan sejak dini. Keterlibatan sekolah dasar dalam arak-arakan Maulid dipahami sebagai
upaya membangun pengalaman dan ingatan kolektif pada anak-anak. Seorang warga
menyatakan, “Nek bocah-bocah melu saka cilik, tradisine ora bakal ilang. Soale wis dadi

kenangan lan pengalaman dewe kanggo dheweke” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini

459



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

menunjukkan bahwa pelestarian dipahami sebagai proses jangka panjang yang bergantung

pada regenerasi partisipan.

Maka pelestarian tradisi kembang endog-endogan tidak dijalankan melalui konservasi
yang kaku, melainkan melalui praktik sosial yang lentur dan berulang. Nilai dasar tradisi
dijaga, sementara bentuk dan teknis pelaksanaannya dibiarkan menyesuaikan kondisi sosial,
sehingga tradisi tetap hidup dan bermakna bagi generasi yang terus berganti.

d. Tantangan dalam Keberlanjutan Tradisi

Meskipun tradisi kembang endog-endogan masih dilaksanakan secara konsisten setiap
tahun, temuan lapangan menunjukkan adanya tantangan dalam pola keterlibatan generasi
muda, khususnya remaja. Partisipasi remaja tidak berlangsung merata pada seluruh tahapan
tradisi. Pada tahap persiapan sore hari dan kegiatan doa bersama serta pembacaan selawat di
mushola setelah salat Magrib, keterlibatan remaja relatif terbatas. Aktivitas tersebut didominasi
oleh bapak-bapak dan ibu-ibu, sementara anak-anak kecil hadir terutama karena mengikuti
orang tua mereka. Namun demikian, pola partisipasi remaja berubah pada tahap arak-arakan
keliling desa yang dilaksanakan pada pagi hari. Pada tahap ini, remaja tampak hadir dan
berpartisipasi, meskipun tidak dalam bentuk keterlibatan struktural sebagai panitia atau
pengelola kegiatan. Remaja cenderung mengikuti arak-arakan secara berkelompok bersama
teman sebaya, atau mengambil posisi sebagai penonton yang merekam dan mengamati
jalannya prosesi dari depan rumah masing-masing. Pola ini menunjukkan bahwa keterlibatan
remaja lebih bersifat kultural dan performatif, bukan ritual-intensional seperti yang
ditunjukkan oleh generasi dewasa.

Seorang tokoh masyarakat menjelaskan bahwa kondisi tersebut berkaitan dengan
perubahan pola aktivitas generasi muda saat ini. la menyampaikan, “Bocah-bocah enom saiki
vo melu rame, tapi ora kaya wong tuwo. Biasane melune pas arak-arakan, kumpul karo
koncone, ana sing nonton, ana sing moto. Sing nyiapno lan ngurusi, yo isih akeh wong tuwo,
bapak-bapak ibu-ibu” Pernyataan ini menunjukkan bahwa keterlibatan remaja tidak
sepenuhnya hilang, tetapi berlangsung dalam bentuk yang berbeda dibandingkan generasi
sebelumnya.Temuan ini memperlihatkan bahwa tantangan keberlanjutan tradisi kembang
endog-endogan di Desa Kluncing tidak terletak pada penolakan generasi muda terhadap tradisi,
melainkan pada pergeseran bentuk partisipasi mereka. Tradisi tetap memiliki daya hidup yang
kuat karena dijalankan secara konsisten oleh generasi dewasa, sementara keterlibatan remaja
berlangsung secara situasional dan lebih menonjol pada aspek perayaan publik. Kondisi ini

menjadi tantangan sekaligus peluang bagi masyarakat dalam merumuskan strategi pewarisan

460



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

nilai agar keterlibatan generasi muda dapat berkembang dari sekadar partisipasi simbolik

menuju keterlibatan yang lebih mendalam di masa mendatang.
PEMBAHASAN
1. Makna Kultural Tradisi Kembang Endog-Endogan dalam Perspektif Teoretis

Temuan lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan dimaknai oleh
masyarakat Desa Kluncing sebagai praktik budaya-religius yang hidup dan diwariskan melalui
keterlibatan kolektif warga. Makna kultural tradisi ini tidak dibangun melalui penjelasan
normatif atau doktrin keagamaan formal, melainkan melalui pengalaman ritual yang dijalani
secara berulang dari tahun ke tahun. Simbol-simbol material seperti telur, rangkaian bunga,
warna-warna cerah, serta penggunaan bahan alami berfungsi sebagai medium yang
menghubungkan ajaran keagamaan dengan pengalaman sosial masyarakat lokal. Integrasi
antara simbol material, praktik keagamaan, dan kebiasaan lokal dalam tradisi kembang endog-
endogan memperlihatkan pola yang serupa dengan temuan Szombathy (2021), yang
menunjukkan bahwa ritual Islam berbasis tradisi lokal memungkinkan nilai etika Islam hidup
berdampingan dengan praktik budaya tanpa kehilangan legitimasi religiusnya.

Dalam kerangka antropologi simbolik Clifford Geertz, simbol-simbol budaya dalam
ritual berfungsi sebagai model of dan model for kehidupan sosial, yakni merepresentasikan
realitas sosial sekaligus memberi arah bagi cara masyarakat memahami dan menjalani
kehidupan (Geertz, 1973). Pemaknaan simbolik dalam tradisi kembang endog-endogan
menunjukkan fungsi tersebut secara kontekstual. Telur dipahami sebagai lambang kelahiran
dan kehidupan, rangkaian bunga dan ornamen sebagai ekspresi keindahan serta kegembiraan,
sementara warna-warna cerah dan arak-arakan keliling desa dimaknai sebagai penanda suasana
perayaan dan kebersamaan kolektif. Pemaknaan ini tidak lahir dari tafsir teologis yang baku,
melainkan dari pengetahuan lokal yang diwariskan secara lisan dan dipraktikkan dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat. Sifat simbolisme yang sederhana dan membumi tersebut
memungkinkan nilai-nilai religius hadir secara dekat dan dapat dialami oleh berbagai lapisan
masyarakat. Melalui pengalaman visual, partisipasi fisik, dan keterlibatan dalam suasana ritual,
simbol-simbol kembang endog-endogan berfungsi sebagai sarana yang menjembatani ajaran
keagamaan dengan konteks budaya lokal. Dalam perspektif Geertzian, praktik ini
menunjukkan bagaimana simbol mampu membuat gagasan religius yang abstrak menjadi
konkret dan bermakna dalam kehidupan sosial sehari-hari.

Selain berfungsi sebagai medium simbolik, tradisi kembang endog-endogan juga
memiliki makna kultural yang erat kaitannya dengan pembentukan identitas sosial masyarakat.

Warga Desa Kluncing memandang tradisi ini sebagai bagian penting dari cara mereka

461



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

merayakan Maulid Nabi Muhammad SAW dan sebagai ciri khas lokal yang membedakan

praktik keagamaan mereka dari wilayah lain. Identitas tersebut tidak dibangun melalui narasi
tertulis atau simbol formal, melainkan melalui praktik ritual yang dilakukan secara kolektif dan
berulang. Dengan demikian, tradisi berfungsi sebagai ruang sosial tempat nilai kebersamaan,
rasa memiliki, dan kebanggaan komunal direproduksi dari tahun ke tahun. Pemaknaan ini
sejalan dengan gagasan Emile Durkheim mengenai collective conscience, yaitu kesadaran
bersama yang terbentuk melalui praktik ritual komunal dan mengikat individu ke dalam satu
kesatuan sosial (Durkheim, 1995). Dalam tradisi kembang endog-endogan, kesadaran kolektif
tampak pada kesediaan warga untuk terlibat sesuai kemampuan masing-masing, penerimaan
terhadap pembagian peran yang bersifat fleksibel, serta adanya rasa tanggung jawab moral
untuk menjaga keberlangsungan tradisi. Ritual, dalam konteks ini, tidak hanya menjadi
perayaan simbolik, tetapi juga mekanisme sosial yang meneguhkan kohesi komunitas.

Lebih lanjut, keterlibatan kolektif dalam tradisi ini dapat dipahami melalui perspektif
teori modal sosial. Putnam (2000) menjelaskan bahwa modal sosial terbentuk melalui jaringan
sosial, norma kebersamaan, dan kepercayaan yang tumbuh dari interaksi berulang dalam
komunitas. Praktik gotong royong, inisiatif warga tanpa paksaan formal, serta koordinasi
berbasis kebiasaan dalam tradisi kembang endog-endogan menunjukkan bagaimana ritual
keagamaan menjadi ruang produksi modal sosial yang nyata. Sejalan dengan itu, Singgalen
(2020) menegaskan bahwa ritual komunal mampu membentuk ritual capital, yaitu akumulasi
nilai sosial yang memperkuat solidaritas dan kemampuan komunitas dalam mengorganisasi
kehidupan sosial di luar konteks ritual.

Temuan penelitian ini juga memiliki kesesuaian dengan studi-studi sebelumnya
mengenai tradisi Maulid dan ritual keagamaan lokal di Indonesia. Farida (2020) menunjukkan
bahwa ritual Maulid berbasis budaya lokal berfungsi sebagai sarana reproduksi identitas sosial
melalui simbol dan praktik komunal. Demikian pula, Gobel et al. (2025) menegaskan bahwa
ritual komunal berperan penting dalam memperkuat solidaritas sosial melalui pengalaman
bersama yang diulang secara berkala. Namun, penelitian ini menekankan keterkaitan yang
lebih spesifik antara simbolisme material, pembentukan identitas sosial, dan produksi modal
sosial dalam satu praktik ritual lokal, yaitu tradisi kembang endog-endogan di Banyuwangi.
Dengan demikian, tradisi kembang endog-endogan dapat dipahami sebagai praktik simbolik
yang memungkinkan integrasi ajaran Islam dengan budaya lokal secara kontekstual. Makna
kultural tradisi ini tidak bersifat statis, tetapi terus dibentuk dan direproduksi melalui interaksi
sosial, partisipasi kolektif, dan pewarisan makna lintas generasi. Dialog antara temuan

lapangan, teori simbolisme, teori modal sosial, serta komparasi dengan penelitian terdahulu

462



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

menegaskan bahwa ritual lokal bukan sekadar warisan budaya, melainkan ruang dinamis

tempat identitas sosial-religius masyarakat terus diteguhkan.
2. Nilai Religius Tradisi Kembang Endog-Endogan dalam Perspektif Sosiologi Agama

Temuan penelitian di Desa Kluncing, Kecamatan Licin, Banyuwangi, menunjukkan
bahwa nilai religius dalam tradisi kembang endog-endogan tidak hadir sebagai seperangkat
doktrin yang diajarkan secara formal, melainkan terwujud melalui praktik sosial-keagamaan
yang dijalankan secara kolektif oleh masyarakat. Nilai-nilai seperti kecintaan kepada Nabi
Muhammad SAW, rasa syukur, kebersamaan, dan sedekah diinternalisasi melalui rangkaian
ritual yang dialami secara langsung oleh warga dalam konteks kehidupan sehari-hari. Dalam
perspektif sosiologi agama, temuan ini menegaskan bahwa religiositas tidak semata-mata
dibentuk oleh teks dan ajaran normatif, tetapi juga oleh interaksi sosial, kebiasaan kolektif, dan
pengalaman bersama yang berulang dalam ruang sosial lokal.

Pendekatan konstruksi sosial membantu menjelaskan bagaimana nilai-nilai religius
dalam tradisi kembang endog-endogan dimaknai dan direproduksi oleh masyarakat Desa
Kluncing. Nilai keislaman tidak ditanamkan melalui otoritas tunggal atau instruksi formal,
melainkan tumbuh dari kesepakatan implisit yang terbentuk melalui praktik bersama. Doa
bersama di mushola, pembacaan selawat dan Barzanji setelah salat Magrib, serta arak-arakan
kembang endog pada pagi hari peringatan Maulid menjadi arena sosial tempat makna religius
dinegosiasikan dan diteguhkan. Dalam konteks ini, religiositas hadir sebagai pengalaman sosial
yang hidup dan kontekstual, selaras dengan realitas keseharian masyarakat Banyuwangi.
Praktik pembacaan selawat dalam tradisi kembang endog-endogan juga sejalan dengan temuan
Umami et al. (2024) yang menunjukkan bahwa selawat dalam ritual keagamaan lokal berfungsi
sebagai media internalisasi nilai religius sekaligus penguat ikatan sosial jamaah. Dalam
konteks Desa Kluncing, selawat tidak hanya dimaknai sebagai ibadah verbal, tetapi juga
sebagai pengalaman religius kolektif yang menyatukan warga dalam suasana Maulid.

Keterlibatan mushola sebagai pusat kegiatan memperlihatkan integrasi yang kuat antara
ruang ibadah dan ruang sosial dalam kehidupan masyarakat Desa Kluncing. Mushola tidak
hanya berfungsi sebagai tempat pelaksanaan ritual keagamaan formal, tetapi juga menjadi
ruang kerja kolektif warga pada sore hari, tempat persiapan simbol-simbol ritual, serta ruang
pertemuan sosial yang memperkuat relasi antarwarga. Integrasi ini menunjukkan bahwa nilai
religius dalam tradisi kembang endog-endogan tidak dipraktikkan secara terpisah dari
kehidupan sosial, melainkan menyatu dalam aktivitas keseharian masyarakat. Religiusitas
dengan demikian dijalankan melalui kebersamaan dan kerja kolektif, bukan semata-mata

melalui kepatuhan individual terhadap ajaran normatif.

463



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

yang bersifat partisipatif dan kontekstual. Keterlibatan anak-anak dan lembaga pendidikan
lokal, khususnya melalui partisipasi sekolah dasar dalam arak-arakan Maulid, menunjukkan
bahwa nilai-nilai keagamaan ditransmisikan melalui pengalaman langsung dalam praktik
ritual. Proses ini tidak berlangsung secara merata pada setiap tahapan kegiatan, namun tetap
memperlihatkan bahwa sosialisasi religius berlangsung lintas ruang sosial—keluarga,
masyarakat, dan sekolah—sehingga nilai keagamaan tertanam sebagai bagian dari pengalaman
sosial anak sejak dini dalam konteks masyarakat Banyuwangi. Selain itu, praktik berbagi dan
kontribusi sukarela dalam tradisi kembang endog-endogan mencerminkan nilai sedekah yang
dipraktikkan secara kultural oleh masyarakat Desa Kluncing. Sedekah tidak dimaknai secara
sempit sebagai pemberian materi dalam kerangka formal, melainkan sebagai kesediaan untuk
menyumbangkan tenaga, waktu, dan sumber daya demi kepentingan bersama. Pembagian telur
setelah arak-arakan, serta keterlibatan warga dalam menyiapkan konsumsi dan perlengkapan
ritual, menunjukkan bagaimana nilai sedekah diwujudkan dalam bentuk praktik sosial yang
sederhana dan kontekstual. Pemaknaan ini memperlihatkan adaptasi nilai religius Islam ke
dalam kehidupan masyarakat pedesaan Banyuwangi tanpa kehilangan makna dasarnya.

Jika dibandingkan dengan tradisi Maulid Nabi di daerah lain di Indonesia, temuan dari
Desa Kluncing menunjukkan pola yang serupa sekaligus kekhasan lokal yang menonjol.
Penelitian Farida (2020) mengenai tradisi Maulid Barzanji di Jawa Tengah menunjukkan
bahwa nilai religius seperti kecintaan kepada Nabi dan kebersamaan ditransmisikan melalui
pembacaan teks pujian dan doa bersama. Sementara itu, kajian Kurniawan (2024) tentang
tradisi Tabut di Bengkulu memperlihatkan bahwa perayaan Maulid berfungsi sebagai sarana
internalisasi nilai keagamaan sekaligus penguatan solidaritas sosial melalui simbol-simbol
ritual yang khas. Berbeda dari kedua tradisi tersebut, tradisi kembang endog-endogan di
Banyuwangi menonjolkan simbol material yang sederhana dan dekat dengan kehidupan sehari-
hari masyarakat desa, seperti telur dan bahan alam, sebagai medium utama penyampaian nilai
religius.

Perbandingan ini menunjukkan bahwa meskipun nilai-nilai Islam yang ditransmisikan
relatif serupa, seperti kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW, rasa syukur, dan kebersamaan,
bentuk simbolik dan praktik sosialnya sangat dipengaruhi oleh konteks budaya lokal. Dengan
demikian, religiositas dalam tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing dapat dipahami
sebagai hasil konstruksi sosial yang dinamis. Tradisi ini memungkinkan ajaran Islam tetap
relevan dan bermakna dalam kehidupan masyarakat Banyuwangi melalui praktik sosial-

keagamaan yang kontekstual, partisipatif, dan berakar pada pengalaman kolektif warga.

464



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

3. Implikasi Teoretis dan Praktis Tradisi Kembang Endog-Endogan

Implikasi Teoretis

Secara teoretis, temuan penelitian ini memperkaya kajian sosiologi agama dan
antropologi budaya dengan menunjukkan bahwa praktik keagamaan lokal dapat dipahami
sebagai arena integrasi antara simbolisme religius dan konstruksi sosial yang kontekstual.
Tradisi kembang endog-endogan memperlihatkan bahwa makna religius tidak selalu dibangun
melalui institusi formal atau penjelasan teologis yang sistematis, melainkan melalui praktik
simbolik yang hidup dalam keseharian masyarakat. Hal ini menegaskan pandangan bahwa
agama beroperasi tidak hanya sebagai sistem doktrin, tetapi juga sebagai sistem makna yang
diproduksi dan direproduksi melalui interaksi sosial.

Dalam perspektif simbolisme, temuan ini menguatkan argumen bahwa simbol-simbol
material berfungsi sebagai medium utama dalam proses internalisasi nilai religius. Simbol
telur, bunga, warna, dan rangkaian tidak bekerja secara terpisah, melainkan sebagai satu
kesatuan praktik simbolik yang memungkinkan nilai keagamaan diterjemahkan ke dalam
bahasa budaya lokal. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa simbolisme ritual
bukan sekadar ornamen tradisi, tetapi merupakan mekanisme penting dalam menjaga relevansi
ajaran agama di tengah perubahan sosial. Selain itu, dari sudut pandang konstruksi sosial,
penelitian ini menunjukkan bahwa nilai religius dalam tradisi kembang endog-endogan
terbentuk melalui kesepakatan kolektif dan praktik berulang lintas generasi. Nilai-nilai tersebut
tidak dipaksakan dari atas, tetapi tumbuh dari partisipasi warga dalam ritual bersama. Temuan
ini berkontribusi pada pengembangan kajian sosiologi agama dengan menegaskan pentingnya
praktik sosial sebagai ruang produksi religiositas yang kontekstual.

Implikasi Praktis

Secara praktis, penelitian ini memberikan pemahaman bahwa pelestarian tradisi
keagamaan lokal tidak harus dilakukan dengan mempertahankan bentuk lama secara kaku.
Keberlanjutan tradisi kembang endog-endogan justru ditopang oleh fleksibilitas masyarakat
dalam menyesuaikan bentuk dan praktik tradisi tanpa menghilangkan makna inti. Hal ini
menunjukkan bahwa adaptasi dapat menjadi strategi pelestarian yang efektif, terutama dalam
menghadapi perubahan sosial dan preferensi generasi muda.

Temuan penelitian juga memiliki implikasi bagi praktik pendidikan keagamaan dan
kebudayaan di tingkat lokal. Keterlibatan anak-anak dan lembaga pendidikan dalam tradisi
Maulid menunjukkan bahwa pembelajaran nilai religius dapat dilakukan secara kontekstual

melalui pengalaman langsung, bukan hanya melalui pengajaran formal. Pendekatan ini dapat

465



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

menjadi rujukan bagi pengembangan pendidikan karakter dan keagamaan yang berbasis

budaya lokal.

Bagi pemangku kepentingan di tingkat desa dan daerah, penelitian ini menegaskan
pentingnya mendukung tradisi keagamaan lokal sebagai bagian dari penguatan identitas sosial
dan kohesi masyarakat. Dukungan tersebut tidak harus berupa intervensi struktural yang
berlebihan, tetapi dapat dilakukan melalui fasilitasi ruang, waktu, dan partisipasi masyarakat
agar tradisi tetap hidup dan bermakna.

PENUTUP
Simpulan

Penelitian ini menjelaskan makna kultural, nilai religius, serta fungsi sosial tradisi
kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di Desa Kluncing,
Kecamatan Licin, Banyuwangi. Berdasarkan temuan lapangan, dapat disimpulkan bahwa
tradisi kembang endog-endogan dimaknai oleh masyarakat sebagai praktik budaya-religius
yang hidup, di mana ajaran Islam diinternalisasi melalui simbol material, pengalaman ritual,
dan keterlibatan kolektif warga, bukan melalui pengajaran normatif yang formal.

Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa simbol-simbol material seperti telur,
warna, dan rangkaian berbahan alami berfungsi sebagai medium kultural untuk
menerjemahkan makna Maulid ke dalam pengalaman sosial yang mudah dipahami, terutama
telur yang menjadi simbol kelahiran. Tradisi ini juga berperan sebagai penanda identitas sosial
masyarakat Desa Kluncing dalam konteks budaya Banyuwangi, serta menjadi ruang produksi
modal sosial melalui praktik gotong royong, kepercayaan antarwarga, dan jaringan sosial yang
terbentuk selama rangkaian kegiatan. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian
antropologi simbolik dan sosiologi agama dengan menunjukkan bahwa simbol religius bekerja
secara kontekstual sebagai /ived religion—dihidupi melalui praktik sosial yang membumi.
Tradisi kembang endog-endogan memperlihatkan bahwa ritual keagamaan lokal tidak hanya
merepresentasikan nilai, tetapi juga memproduksi kohesi sosial dan memperkuat identitas
kolektif secara simultan. Temuan ini memperkuat teori simbolisme Geertz dan modal sosial
Putnam dengan bukti empiris dari praktik ritual lokal di tingkat desa.

Kontribusi praktis penelitian ini terletak pada pemahaman bahwa pelestarian tradisi
keagamaan lokal tidak harus bersifat kaku, melainkan dapat dilakukan melalui adaptasi bentuk
tanpa menghilangkan makna inti. Hal ini relevan bagi upaya pelestarian budaya berbasis
komunitas di tengah perubahan sosial. Penelitian ini memiliki keterbatasan pada cakupan
lokasi yang hanya berfokus pada satu desa serta pendekatan kualitatif yang tidak dimaksudkan

untuk generalisasi luas. Oleh karena itu, penelitian lanjutan dengan perbandingan antarwilayah

466



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

di Banyuwangi atau pendekatan etnografi jangka panjang disarankan untuk memperdalam

pemahaman dinamika tradisi Maulid berbasis budaya lokal.
Saran

Penelitian ini merekomendasikan agar pelestarian tradisi kembang endog-endogan di
Desa Kluncing tetap berfokus pada keberlanjutan praktik kolektif dan makna religius-
sosialnya, bukan sekadar bentuk seremonial. Pemerintah daerah dapat mendukung pelestarian
tradisi ini melalui pendekatan edukatif dan berbasis komunitas tanpa menghilangkan nilai
lokalnya. Bagi peneliti selanjutnya, kajian komparatif antarwilayah atau penelitian dengan
pendekatan etnografi yang lebih panjang disarankan untuk memahami dinamika perubahan
partisipasi dan keberlanjutan tradisi dalam konteks masyarakat kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Badan Pusat Statistik Kabupaten Banyuwangi. (2024). Kecamatan Licin dalam angka 2024.
BPS Kabupaten Banyuwangi.

Bastian, R. H., Mualif, A., Novita, G., Ulum, M. H. T., & Asriana, D. (2024). Menggali
Keberkahan Di Bulan Maulid Melalui Pembacaan Kitab Al Barzanji Di Desa Karang
Mekar. Prosiding Seminar Nasional Pengabdian Masyarakat, 4(November), 438—446.
https://journal.unucirebon.ac.id/index.php/prosiding-semnas/article/view/974

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (4th ed.) (4th ed.). Sage Publications.

DeWalt, K. M., & DeWalt, B. R. (2019). Participant observation: A guide for fieldworkers (3rd
ed.). Rowman & Littlefield.

Durkheim, E. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). Free Press.
(Original work published 1912)

Farida. (2020). Ritual Maulid Nabi dan pembentukan identitas keagamaan masyarakat Jawa.
Jurnal Sosiologi Agama, 14(2), 155-170.

Geertz. (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books.

Gobel, S. Van, Ibrahim, R., Tanipu, F., & Bumulo, S. (2025). Tradisi Mogimbalru di Kecamatan
Atinggola , Kabupaten Gorontalo Utara Mogimbalru Tradition in Atinggola Subdistrict
, North Gorontalo Regency. Sosiologi Jurnal Penelitian Dan Pengabdian Kepada
Masyarakat, 2(2), 100-109.

Jaitun. (2022). Nilai — Nilai Pendidikan Islam Dalam Perayaan Maulid Nabi Muhammad Saw
Di Kelurahan Kamonji Kec. Palu Barat Kota Palu. Jurnal Universitas Islam Negeri
(UIN) Datokarama Palu.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta.

Kurniawan, A. R. (2024). Simbol dan Ritual dalam Tradisi Tabut di Bengkulu: Kajian
Antropologis dengan Pendekatan Teori Ruang Henri Lefebvre dan Teori Simbolik

467



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Clifford Geertz. Journal of Comparative Study of Religions, 5(1), 65-84.
https://doi.org/10.21111/jcsr.v511.13058

Maulidin, S., Nopriyadi, & Latif Nawawi, M. (2024). Kearifan Lokal dalam Tradisi
Keislaman: Memahami Kontribusi Budaya Islam di Indonesia. ISEDU : Islamic
Education Journal, 2(2), 41-50. https://doi.org/10.59966/isedu.v2i2.1473

Miles MB, Huberman AM, S. J. (2018). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (4th
ed.). Sage Publications.

Moh. Subthi Buchori, 1. L. (2025). The Prophet’s Mawlid: Integration Of Spiritual, Cultural,
And Character Education Values In Indonesian Multicultural Society. Jurnal Prodi
Pendidikan Agama Islam Unira Malang, 4(2), 55-69.
https://ejournal.uniramalang.ac.id/jipi/article/view/8154/4534

Noble, H., & Heale, R. (2019). Triangulation in research, with examples. Evidence-Based
Nursing, 22(3), 67-68. https://doi.org/10.1136/ebnurs-2019-103145

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. New
York: Simon & Schuster.

Singgalen, Y. A. (2020). Intensifikasi modal sosial melalui modal ritual di Indonesia. Sodality:
Jurnal Sosiologi Pedesaan, 8(1), 82—104.

Singgalen, Y. A. (2020). Intensifikasi Modal Sosial melalui Modal Ritual di Indonesia.
Sodality: Jurnal Sosiologi Pedesaan, 08(01), 82-104.
https://doi.org/10.22500/8202029421

Soekanto S. (2012). Sosiologi: Suatu Pengantar. Rajawali Pres.

Triatmodjo, S., Burhan, M. A., Prasetya, H. B., Budiarti, E., & Fernando, H. (2023). Cultural
hybridization in the veneration of a Javanese local hero as a kongco at Lasem’s Gie
Yong Bio Chinese temple during Indonesia’s reformation Era.Cogent Arts and
Humanities, 10(1). https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2254045

Umami, K., Ahmad Muzayyin, & Muhammad Yani. (2024). Peran Shalawat Sebagai Media
Dakwah Dalam Meningkatkan Religiusitas Masyarakat Di Majelis Shalawat Rosul
Lombok Timur. MADDINA: Jurnal Manajemen Dakwah, 1(1), 15-24.
https://doi.org/10.37216/maddina.v1i1.1176

Uswatun, K. (2025). Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Maulid Nabi Saw Di Desa
Kaligayam Kecamatan Talang Kabupaten Tega [Uin Prof. K.H Saifuddin Zuhri.].
http://repository.uinsaizu.ac.id/id/eprint/29038

Zoltan Szombathy. (2021). A Trust from the Ancestors: Islamic Ethics and Local Tradition in a
Syncretistic Ritual in East-Central Sulawesi. Die Welt Des Islams, 61(4), 448-474.
https://www.jstor.org/stable/27108493

468



