
JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

440 
 

JISA 
 

MAKNA KULTURAL DAN NILAI RELIGIUS TRADISI KEMBANG ENDOG-

ENDOGAN DALAM PERINGATAN MULUDAN NABI DI BANYUWANGI 

 
Agista Nora Kanahaya¹, Agus Machfud Fauzi², Diyah Utami

3 

 

Universitas Negeri Surabaya123 

 

email: 24040564062@mhs.unesa.ac.id1, agusmfauzi@unesa.ac.id2, diyahutami@unesa.ac.id3 

 
 

Abstract 

Local religious traditions in Indonesia function not only as ritual practices but also as spaces for the 

production of social and religious meaning within community life. One such tradition is kembang endog-endogan, 

which is performed during the commemoration of the Prophet Muhammad’s birthday (Maulid Nabi Muhammad 
SAW) in Kluncing Village, Licin District, Banyuwangi. This study aims to analyze the cultural meanings and 

religious values embedded in the kembang endog-endogan tradition and to examine its role in strengthening the 

social-religious identity of the local community. This research employs a qualitative descriptive approach using 

participant observation and in-depth interviews. Observations were conducted during the Maulid Nabi 

Muhammad SAW celebration around September 2025, while interviews involved eight informants consisting of 

religious leaders, community leaders, kembang endog artisans, and residents directly involved in the 

implementation of the tradition. Data were analyzed using the interactive model of Miles and Huberman, which 

includes data reduction, data display, and conclusion drawing. The findings indicate that the kembang endog-

endogan tradition contains religious symbolism representing the values of sharia, iman (faith), and ihsan through 

the interpretation of the egg’s three layers. In addition, this tradition functions as a mechanism for strengthening 

social cohesion, transmitting religious values across generations, and reproducing the collective identity of the 

Banyuwangi community. Sociologically, these findings demonstrate that local cultural practices are capable of 
integrating Islamic teachings with local wisdom in a contextual manner and remaining relevant amid ongoing 

social change. 

Keywords: Banyuwangi; Cultural meaning; Endog-endogan; Religious tradition; Religious values. 

 
Abstrak 

Tradisi keagamaan lokal di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai praktik ritual, tetapi juga sebagai 
ruang produksi makna sosial dan religius dalam kehidupan masyarakat. Salah satu tradisi tersebut adalah kembang 

endog-endogan yang dilaksanakan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di Desa Kluncing, 

Kecamatan Licin, Banyuwangi. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna kultural dan nilai religius yang 

terkandung dalam tradisi kembang endog-endogan serta perannya dalam memperkuat identitas sosial-religius 

masyarakat lokal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik observasi partisipatif 

dan wawancara mendalam. Observasi dilakukan pada perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW pada bulan 

September 2025, sedangkan wawancara melibatkan 10 informan yang terdiri atas tokoh agama, tokoh masyarakat, 

pembuat kembang endog, dan warga yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Data dianalisis 

menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan memuat simbolisme religius 

yang merepresentasikan nilai syariat, iman, dan ihsan melalui pemaknaan tiga lapisan telur. Selain itu, tradisi ini 

berfungsi sebagai mekanisme penguatan kebersamaan, media transmisi nilai keagamaan lintas generasi, serta 
sarana reproduksi identitas kolektif masyarakat Banyuwangi. Secara sosiologis, temuan ini menegaskan bahwa 

praktik budaya lokal mampu mengintegrasikan ajaran Islam dengan kearifan lokal secara kontekstual dan tetap 

relevan di tengah dinamika perubahan sosial. 

Kata kunci: Banyuwangi; Endog-endogan; Makna kultural; Nilai religius; Tradisi keagamaan. 

  

[[ Submitted: 13 Oktober 2025 

 

[[ Accepted: 25 Desember 2025 

 

[[ Published: 25 Desember 2025 

 

mailto:24040564062@mhs.unesa.ac.id
mailto:agusmfauzi@unesa.ac.id


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

441 
 

PENDAHULUAN 

Perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW merupakan salah satu praktik keagamaan yang 

masih hidup dan dijalankan secara luas di berbagai wilayah Indonesia. Dalam praktiknya, 

perayaan Maulid tidak hanya dipahami sebagai ritual keagamaan, tetapi juga menjadi ruang 

ekspresi budaya yang sering kali dipadukan dengan tradisi lokal setempat (Koentjaraningrat, 

2009; Maulidin et al., 2024). Integrasi antara ajaran Islam dan budaya lokal ini melahirkan 

beragam bentuk praktik keagamaan yang kontekstual dan berakar pada kehidupan sosial 

masyarakat. Di Banyuwangi, peringatan Maulid Nabi berkembang dalam bentuk tradisi 

kembang endog-endogan, yaitu prosesi menghias dan mengarak telur rebus sebagai simbol 

perayaan religius yang melibatkan partisipasi masyarakat secara kolektif. Tradisi ini tidak 

hanya menampilkan dimensi ritual, tetapi juga mencerminkan cara masyarakat memaknai 

ajaran Islam melalui simbol-simbol budaya lokal yang terus dipraktikkan dalam kehidupan 

sosial sehari-hari. 

Tradisi kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di 

Banyuwangi merupakan praktik keagamaan berbasis komunitas yang melibatkan berbagai 

unsur sosial masyarakat. Prosesi menghias dan mengarak telur rebus tidak hanya dilakukan 

sebagai bentuk perayaan simbolik, tetapi juga menjadi ruang interaksi sosial yang 

mempertemukan tokoh agama, tokoh masyarakat, pembuat hiasan telur, serta warga lintas usia. 

Melalui keterlibatan kolektif tersebut, tradisi ini berfungsi sebagai sarana pewarisan nilai 

keagamaan dan budaya secara informal dari generasi ke generasi. Keberlangsungan praktik 

kembang endog-endogan hingga saat ini menunjukkan bahwa tradisi Maulid di Banyuwangi 

tidak bersifat statis, melainkan terus direproduksi dan dimaknai ulang sesuai dengan konteks 

sosial masyarakat lokal. 

Berbagai penelitian tentang tradisi Maulid di Indonesia menunjukkan bahwa peringatan 

Maulid tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai medium transmisi 

nilai-nilai sosial dan budaya Islam yang kontekstual. Maulidin et al. (2024), misalnya, 

menunjukkan bahwa praktik Maulid berbasis kearifan lokal berperan penting dalam 

menginternalisasikan ajaran Islam melalui simbol-simbol budaya yang dekat dengan 

kehidupan masyarakat. Temuan tersebut menegaskan bahwa pengemasan ajaran Islam dalam 

bentuk tradisi lokal memungkinkan nilai-nilai religius disampaikan secara lebih komunikatif 

dan partisipatif. Kemudian juga Studi oleh Moh. Subthi Buchori (2025), misalnya, 

menunjukkan bahwa keterlibatan anak dan remaja dalam praktik ritual Maulid berkontribusi 

pada proses internalisasi nilai-nilai kebersamaan, kecintaan kepada Nabi, dan pembentukan 

habitus keagamaan melalui pengalaman simbolik. Temuan serupa dikemukakan oleh Uswatun 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

442 
 

(2025) yang menegaskan bahwa pembelajaran nilai keagamaan melalui praktik ritual yang 

partisipatif cenderung lebih efektif dibandingkan pendekatan dogmatis yang bersifat formal. 

Selain itu, Jaitun (2022) menyoroti bahwa tradisi Maulid di berbagai daerah di Indonesia kerap 

menjadi ruang interaksi sosial yang memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas masyarakat, 

terutama melalui keterlibatan kolektif masyarakat dalam rangkaian ritual perayaan. Namun 

demikian, sebagian besar kajian tersebut masih memusatkan perhatian pada fungsi umum 

tradisi Maulid, tanpa mengkaji secara mendalam simbolisme spesifik dan pemaknaan religius 

yang dilekatkan pada praktik-praktik lokal tertentu. 

Kajian tentang ritual Islam lokal menempatkan simbol sebagai elemen kunci dalam 

proses pemaknaan ajaran keagamaan. Simbol-simbol ritual memungkinkan nilai-nilai religius 

yang bersifat abstrak, seperti iman, ketakwaan, dan moralitas, semua itu diterjemahkan ke 

dalam bentuk konkret yang dapat dialami dan dipahami secara kolektif oleh masyarakat. 

Triatmodjo et al. (2023) menjelaskan bahwa dalam konteks ritual keagamaan lokal, simbol 

budaya tidak sekadar berfungsi sebagai ornamen, melainkan sebagai medium interpretasi yang 

menjembatani ajaran normatif agama dengan pengalaman sosial masyarakat. Melalui 

simbolisme ritual, nilai-nilai keislaman diinternalisasi secara kontekstual tanpa harus 

dilepaskan dari kerangka budaya lokal yang telah mengakar. Temuan ini menunjukkan bahwa 

praktik ritual berbasis simbol tidak hanya mempertahankan makna religius, tetapi juga 

memungkinkan terjadinya adaptasi budaya yang membuat ajaran agama tetap relevan di tengah 

perubahan sosial. 

Kajian tentang ritual komunal juga menempatkan praktik keagamaan sebagai ruang 

penting dalam pembentukan dan penguatan modal sosial masyarakat. Singgalen (2020) 

menjelaskan bahwa partisipasi kolektif dalam ritual keagamaan berkontribusi pada 

terbentuknya jaringan sosial, kepercayaan timbal balik, dan norma kebersamaan yang 

memperkuat kohesi masyarakat. Melalui keterlibatan bersama dalam rangkaian aktivitas ritual, 

individu tidak hanya menjalankan kewajiban religius, tetapi juga membangun relasi sosial yang 

berkelanjutan. Dalam konteks ritual Maulid, mekanisme ini tampak pada pembagian peran, 

kerja sama antarwarga, serta interaksi lintas kelompok sosial yang terjadi selama persiapan dan 

pelaksanaan perayaan. Namun, meskipun konsep modal sosial dalam ritual komunal telah 

banyak dibahas, kajian-kajian tersebut umumnya masih bersifat umum dan belum 

mengelaborasi secara spesifik bagaimana simbol-simbol ritual lokal, seperti kembang endog-

endogan yang berfungsi sebagai medium pembentuk modal sosial sekaligus penguat identitas 

sosial-religius masyarakat. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

443 
 

Beberapa penelitian tentang praktik budaya dan keagamaan di Banyuwangi telah 

menyoroti kekuatan tradisi lokal sebagai bagian dari identitas sosial masyarakat setempat. 

Kajian-kajian tersebut umumnya membahas ritual keagamaan Banyuwangi dalam kerangka 

kebudayaan Osing, ekspresi simbolik tradisi lokal, serta peran ritual dalam menjaga kohesi 

sosial masyarakat, seperti ditunjukkan dalam studi tentang praktik ritual keagamaan dan 

dinamika sosial masyarakat Banyuwangi. Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan 

bahwa praktik keagamaan di Banyuwangi tidak dapat dipisahkan dari konteks budaya lokal 

yang mengitarinya. Namun demikian, fokus kajian yang ada masih cenderung bersifat umum 

dengan menempatkan Banyuwangi sebagai latar budaya, tanpa analisis mendalam terhadap 

simbol-simbol ritual spesifik dalam perayaan keagamaan tertentu. Hingga saat ini, kajian yang 

secara khusus menelaah tradisi kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi, 

terutama yang mengkaji makna kultural, nilai religius, serta perannya dalam pembentukan 

identitas sosial-religius masyarakat Desa Kluncing masih relatif terbatas. Kondisi ini 

menunjukkan adanya ruang kajian yang belum terisi secara memadai dalam studi sosiologi 

agama di konteks Banyuwangi. 

Kajian mengenai tradisi Maulid di Indonesia umumnya menekankan fungsi sosial dan 

kultural ritual keagamaan secara umum, sementara analisis mendalam terhadap simbolisme 

spesifik dalam praktik-praktik lokal masih terbatas. Studi tentang ritual keagamaan di 

Banyuwangi juga cenderung memosisikan tradisi sebagai ekspresi budaya kolektif tanpa 

mengelaborasi secara rinci makna kultural dan nilai religius yang dilekatkan pada simbol-

simbol ritual tertentu. Hingga kini, belum banyak penelitian yang secara khusus mengkaji 

tradisi kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi dengan mengintegrasikan 

analisis simbolik, nilai keagamaan, dan fungsi sosialnya dalam satu kerangka kajian yang utuh. 

Oleh karena itu, diperlukan penelitian yang tidak hanya mendeskripsikan praktik tradisi, tetapi 

juga menganalisis bagaimana simbol-simbol ritual dimaknai dan berperan dalam memperkuat 

identitas sosial-religius masyarakat lokal. Penelitian ini diposisikan untuk mengisi celah 

tersebut melalui pendekatan kualitatif pada tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing, 

Kecamatan Licin, Banyuwangi. 

Penelitian ini berpijak pada kerangka teoretis sosiologi agama yang memandang tradisi 

keagamaan sebagai hasil konstruksi sosial yang dimaknai dan direproduksi melalui praktik 

simbolik. Makna kultural dalam penelitian ini dipahami sebagai sistem pemaknaan kolektif 

yang dilekatkan masyarakat pada simbol-simbol ritual sebagai ekspresi nilai, norma, dan 

identitas budaya yang hidup dalam masyarakat. Sementara itu, nilai religius dipahami sebagai 

prinsip-prinsip ajaran Islam yang dimaknai dan diinternalisasi melalui praktik keagamaan, 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

444 
 

tidak hanya dalam dimensi normatif, tetapi juga dalam pengalaman sosial sehari-hari. 

Kerangka ini memungkinkan analisis tradisi kembang endog-endogan sebagai praktik simbolik 

yang mengintegrasikan ajaran Islam dengan budaya lokal melalui proses interaksi sosial, 

pewarisan makna, dan partisipasi kolektif. Dengan demikian, simbol-simbol ritual dalam 

tradisi ini dianalisis tidak sekadar sebagai bentuk budaya, tetapi sebagai medium pembentukan 

makna religius dan penguatan identitas sosial-religius masyarakat lokal. 

Berdasarkan gap penelitian yang telah diidentifikasi, penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis makna kultural dan nilai religius yang terkandung dalam tradisi kembang endog-

endogan pada peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di Desa Kluncing, Kecamatan Licin, 

Banyuwangi, serta perannya dalam memperkuat identitas sosial-religius masyarakat lokal. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian sosiologi agama dengan 

memperkaya pemahaman tentang bagaimana simbol-simbol ritual keagamaan dimaknai dan 

direproduksi dalam konteks budaya lokal. Secara empiris, penelitian ini diharapkan 

memberikan analisis yang lebih mendalam mengenai praktik kembang endog-endogan sebagai 

tradisi keagamaan yang hidup, kontekstual, dan relevan di tengah dinamika perubahan sosial, 

sekaligus menjadi rujukan bagi upaya pelestarian tradisi keagamaan berbasis kearifan lokal. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus, 

karena penelitian diarahkan untuk memahami secara mendalam makna, nilai, dan proses sosial 

yang dibangun komunitas terhadap satu praktik tradisi yang spesifik, yaitu kembang endog-

endogan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Pendekatan deskriptif dipilih 

karena penelitian ini tidak bertujuan melakukan kritik ideologis atau analisis relasi kuasa 

(kritis), melainkan memaparkan dan menafsirkan pemaknaan aktor sosial terhadap praktik 

tradisi sebagaimana dialami dan dipraktikkan dalam konteks keseharian masyarakat. Desain 

studi kasus memungkinkan peneliti mengeksplorasi fenomena secara kontekstual dan holistik 

pada satu lokasi tertentu melalui penggalian data lapangan yang intensif, sehingga keterkaitan 

antara simbol ritual, pengalaman aktor, dan fungsi sosial-religius tradisi dapat dianalisis secara 

komprehensif (Creswell & Poth, 2018). 

Penelitian dilakukan di Desa Kluncing, Kecamatan Licin, Kabupaten Banyuwangi, yaitu 

wilayah yang secara konsisten melaksanakan tradisi kembang endog-endogan dalam 

peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposif dengan 

pertimbangan: (1) tradisi dijalankan secara kolektif oleh masyarakat, (2) terdapat aktor-aktor 

yang memahami dan terlibat langsung dalam praktik tradisi, serta (3) akses lapangan 

memungkinkan peneliti mengikuti rangkaian kegiatan tradisi secara utuh. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

445 
 

Secara demografis, Desa Kluncing merupakan bagian dari Kecamatan Licin yang 

memiliki karakter wilayah pedesaan dengan kehidupan sosial masyarakat yang masih kuat 

dipengaruhi oleh aktivitas keagamaan dan hubungan komunal. Berdasarkan publikasi Badan 

Pusat Statistik Kabupaten Banyuwangi, Kecamatan Licin Dalam Angka 2024, masyarakatnya 

multietnis, bersuku jawa, osing dan madura, mayoritas penduduk Desa Kluncing,Kecamatan 

Licin beragama Islam dan aktivitas keagamaan menjadi bagian penting dalam kehidupan sosial 

masyarakat. Kondisi demografis dan sosial tersebut menjadi konteks yang mendukung 

keberlangsungan tradisi Maulid Nabi, termasuk praktik kembang endog-endogan di Desa 

Kluncing (BPS Kabupaten Banyuwangi, 2024). 

Pengumpulan data lapangan dilakukan sekitar September 2025, bertepatan dengan 

rangkaian perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW, dengan durasi kerja lapangan sekitar ±10 

hari, mencakup tahap persiapan, pelaksanaan, dan pasca-kegiatan. Data penelitian bersumber 

dari data primer dan data pendukung. Data primer diperoleh melalui observasi partisipatif dan 

wawancara mendalam, sedangkan literatur digunakan sebagai bahan pendukung analisis. 

Observasi dilakukan dengan posisi participant-as-observer, di mana peneliti terlibat 

secara terbatas dalam aktivitas komunitas sambil tetap menjaga jarak analitis. Aktivitas yang 

diobservasi meliputi: (a) proses pembuatan dan penyusunan kembang endog, (b) persiapan 

arak-arakan dan pembagian peran warga, (c) pelaksanaan arak-arakan serta interaksi sosial 

yang berlangsung selama kegiatan, dan (d) penjelasan makna simbolik yang disampaikan oleh 

aktor kunci pada momen tertentu. Selama observasi, peneliti menyusun field notes yang 

memuat deskripsi peristiwa, aktor yang terlibat, pola interaksi, serta refleksi analitis awal 

terkait makna kultural dan nilai religius yang muncul. Observasi partisipatif dipilih karena 

efektif untuk menangkap praktik budaya dan simbol ritual yang tidak selalu terungkap melalui 

wawancara (DeWalt & DeWalt, 2019). 

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur terhadap sepuluh informan yang dipilih 

melalui purposive sampling, dan diperluas dengan snowball sampling bila diperlukan. 

Informan terdiri atas tokoh agama, tokoh masyarakat, pembuat kembang endog, serta warga 

yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. Setiap wawancara berlangsung sekitar 30–

60 menit dan berfokus pada: (a) pemahaman informan mengenai tujuan dan makna tradisi, (b) 

pemaknaan simbol telur dan hiasannya dalam perspektif keagamaan, (c) nilai religius dan sosial 

yang terkandung dalam praktik tradisi, (d) bentuk keterlibatan warga dan dinamika 

kebersamaan, serta (e) perubahan praktik tradisi dan faktor yang memengaruhinya. Sebelum 

wawancara dilakukan, peneliti menjelaskan tujuan penelitian dan memperoleh informed 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

446 
 

consent dari informan, serta menjamin kerahasiaan identitas sesuai prinsip etika penelitian 

kualitatif. 

Literatur digunakan sebagai pendukung analisis, bukan sebagai metode utama. Seleksi 

literatur dilakukan dengan kriteria inklusi: (1) relevan dengan kajian ritual Islam lokal, 

simbolisme, modal sosial, dan tradisi Maulid; (2) berasal dari jurnal ilmiah dan buku akademik 

yang dapat dipertanggungjawabkan; serta (3) memprioritaskan publikasi 10 tahun terakhir 

untuk menangkap perkembangan diskursus mutakhir, tanpa menutup penggunaan rujukan 

klasik sebagai landasan konseptual. Penelusuran literatur dilakukan melalui Google Scholar, 

Garuda, dan jurnal open-access. 

Analisis data dilakukan menggunakan model interaktif Miles dan Huberman, yang 

meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi (Miles, Huberman, 

& Saldaña, 2018). Data hasil wawancara dan field notes dikodekan ke dalam kategori awal 

seperti simbol ritual, narasi makna, nilai religius, praktik kebersamaan, dan pewarisan nilai. 

Kategori tersebut kemudian dikelompokkan menjadi tema analitis yang merepresentasikan 

makna kultural dan nilai religius, termasuk pemaknaan simbol telur sebagai representasi nilai 

syariat, iman, dan ihsan. Tahap akhir dilakukan dengan memverifikasi konsistensi temuan 

melalui perbandingan antar-sumber data. 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teknik, yaitu membandingkan 

hasil observasi partisipatif dengan wawancara dari berbagai peran informan. Selain itu, 

dilakukan member checking terbatas dengan mengonfirmasi ringkasan temuan utama kepada 

informan kunci. Triangulasi digunakan untuk meningkatkan kredibilitas dan keandalan hasil 

penelitian kualitatif (Noble & Heale, 2019). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Deskripsi Umum Tradisi Kembang Endog-Endogan 

a. Konteks Pelaksanaan Tradisi 

Berdasarkan observasi lapangan pada September 2025, tradisi kembang endog-endogan 

di Desa Kluncing, Kecamatan Licin, Banyuwangi dilaksanakan sebagai bagian dari rangkaian 

peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW dan terintegrasi dengan aktivitas keagamaan 

masyarakat. Seluruh rangkaian kegiatan berpusat di mushola desa yang berfungsi tidak hanya 

sebagai ruang ibadah, tetapi juga sebagai ruang koordinasi dan kerja kolektif warga. 

Pada sore hari menjelang malam Maulid, mushola dan area sekitarnya digunakan warga 

untuk menyelesaikan persiapan tradisi, seperti merangkai dekorasi dan kembang endog. Pada 

malam hari, mushola menjadi pusat pelaksanaan doa bersama, pembacaan selawat, dan 

Barzanji. Seorang tokoh agama menuturkan, “Nek Mauludan, mushola iki mesti dadi pusat 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

447 
 

kabeh. Ora mung kanggo sholat lan dungo, tapi yo kanggo kumpul lan nyiapne endog-endogan 

bareng” (Wawancara, 2025). Temuan ini menunjukkan terjadinya perluasan fungsi mushola 

dari ruang ibadah menjadi ruang sosial dan produksi simbol ritual. Arus keluar-masuk warga 

berlangsung secara bergantian, dengan masing-masing mengambil peran tanpa instruksi 

formal. Dalam konteks ini, kembang endog-endogan dijalankan sebagai praktik komunal yang 

menyatukan dimensi religius, budaya, dan kebersamaan dalam satu rangkaian kegiatan yang 

berkesinambungan. 

b. Prosesi Tradisi Tahap demi Tahap 

Prosesi kembang endog-endogan berlangsung melalui tahapan yang relatif ajeg setiap 

tahun, meliputi persiapan kolektif siang–sore hari, penguatan religius pada malam Maulid, dan 

arak-arakan keliling desa pada pagi hari sebagai puncak perayaan.  

Tahap awal dimulai sejak siang hingga sore hari ketika warga berkumpul di mushola 

untuk menyiapkan bahan dan merakit kembang endog. Bahan yang digunakan meliputi pelepah 

pisang, daun pisang, bambu, kayu, dan dahan ranting yang dirakit menjadi alas dan rangka 

utama, serta kertas sumbo (kertas krep) berwarna-warni sebagai dekorasi. Seluruh proses 

dilakukan secara sukarela tanpa pembagian kerja tertulis. Aktivitas menghias telur menjadi 

kegiatan paling menonjol pada sore hari dan terutama dikerjakan oleh ibu-ibu, disertai 

kehadiran anak-anak. Seorang warga perempuan menjelaskan, “Biasane sore-sore ibu-ibu 

padha kumpul, ngias endog bareng-bareng. Bocah-bocah yo melu, seneng ndelok lan nyoba” 

(Wawancara, 2025). 

Pada malam hari setelah salat Magrib, mushola digunakan untuk doa bersama, 

pembacaan selawat, dan Barzanji yang dipimpin tokoh agama dan diikuti terutama oleh bapak-

bapak dan ibu-ibu. Seorang tokoh masyarakat menyampaikan, “Biasane sore nyiapne endog-

endogan, bengine bar iku ngaji lan Barzanji. Kabeh sing diarak esuke, wis disiapno sak awan 

nganti sore” (Wawancara, 2025). Rangkaian malam Maulid ditutup dengan makan bersama 

dari hidangan hasil kontribusi warga. 

Puncak prosesi berlangsung pada pagi hari melalui arak-arakan kembang endog keliling 

desa dengan berjalan kaki, diiringi lantunan selawat dan musik patrol. Partisipasi warga terlihat 

lebih luas pada tahap ini, termasuk keterlibatan remaja. Kepala dusun menegaskan pentingnya 

kesiapan teknis rangka kembang endog, “Sing penting kuwat lan rapi, ben pas diarak ora 

ambruk” (Wawancara, 2025). Seluruh tahapan ini menunjukkan bahwa prosesi dijalankan 

secara terstruktur secara sosial dan temporal sebagai praktik komunal yang dipersiapkan secara 

matang. 

  



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

448 
 

c. Pelaku dan Pembagian Peran Sosial 

Tradisi kembang endog-endogan melibatkan berbagai aktor sosial dengan peran yang 

saling melengkapi. Tokoh agama memimpin doa, selawat, dan Barzanji serta mengaitkan 

tradisi dengan makna religius Maulid Nabi Muhammad SAW. Tokoh masyarakat, terutama 

kepala dusun, berperan dalam menjaga kelancaran dan ketertiban kegiatan, khususnya pada 

momen yang memerlukan koordinasi lapangan. 

Namun, pembagian peran warga tidak dilakukan melalui struktur kepanitiaan formal. 

Seorang warga menjelaskan, “Asline yo gak ana sing nyuruh yaopo-yaopo. Biasane wis ngerti 

dhewe tugase, podo inisiatip sopo ngias, sopo golek kayu, sopo nyiapne panganan karo masak” 

(Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa peran sosial tumbuh dari kebiasaan 

yang diulang setiap tahun. Bapak-bapak cenderung menangani pekerjaan teknis dan bahan, 

ibu-ibu merangkai ornamen dan konsumsi, sementara anak-anak hadir sebagai pengamat dan 

pembantu pekerjaan ringan. 

d. Partisipasi Masyarakat dalam Tradisi 

Pola partisipasi masyarakat bervariasi menurut tahapan kegiatan. Pada tahap persiapan 

sore hari dan kegiatan keagamaan malam Maulid, keterlibatan didominasi oleh bapak-bapak 

dan ibu-ibu, sementara kehadiran remaja relatif terbatas. Anak-anak kecil umumnya hadir 

bersama orang tua. 

Pada tahap arak-arakan pagi hari, partisipasi remaja terlihat lebih jelas, meskipun 

cenderung tidak terstruktur dan dilakukan dalam kelompok pertemanan. Keterlibatan anak-

anak tampak terutama pada tahap persiapan melalui pengamatan dan bantuan sederhana. 

Seorang ibu rumah tangga menuturkan, “Bocah-bocah cilik yo seneng melu, meskipun mung 

nonton utawa nulungi sethithik. Biar ngerti tradisine” (Wawancara, 2025). 

Partisipasi warga dewasa dipahami sebagai kewajiban sosial dalam kegiatan desa. 

Seorang warga laki-laki menyampaikan, “Wong kene yo podo melu kabeh. Sing iso golek 

gedebok yo golek gedebok, sing iso ngias yo ngias” (Wawancara, 2025). Secara keseluruhan, 

partisipasi masyarakat tidak terbatas pada kehadiran simbolik, tetapi diwujudkan melalui 

keterlibatan nyata dalam persiapan, dukungan material, dan keikutsertaan dalam prosesi, 

menegaskan bahwa tradisi ini masih relevan sebagai praktik komunal yang mengintegrasikan 

aspek religius, budaya, dan sosial. 

  



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

449 
 

2. Makna Kultural Tradisi Kembang Endog-Endogan 

a. Simbolisme Material dalam Tradisi Kembang Endog-Endogan 

Makna Telur 

Hasil observasi dan wawancara lapangan menunjukkan bahwa pemaknaan simbol dalam 

tradisi kembang endog-endogan dibangun melalui pengetahuan lokal yang diwariskan secara 

lisan dan praktis. Bagi masyarakat Desa Kluncing, telur dipahami sebagai simbol yang paling 

dekat dengan gagasan kelahiran dan awal kehidupan, sehingga dianggap sesuai untuk 

merepresentasikan makna Maulid Nabi Muhammad SAW sebagai peringatan hari kelahiran 

Nabi Muhammad. Seorang informan perempuan lanjut usia yang terlibat aktif dalam proses 

penghiasan kembang endog menjelaskan: “Endog kuwi lambange lair, awal urip. Maulidan 

kan ngerayakke laire Nabi, dadi yo endog iki sing paling pas.” (Wawancara, 2025). Kutipan 

ini menunjukkan bahwa telur dimaknai sebagai lambang kelahiran dan awal kehidupan, 

sehingga dipandang paling sesuai untuk mewakili Maulid. 

Pemilihan telur sebagai simbol didasarkan pada logika kultural yang sederhana dan 

mudah dipahami karena dekat dengan pengalaman hidup masyarakat. Selain sebagai simbol 

kelahiran, telur juga dipahami sebagai representasi kehidupan yang utuh dan lengkap. Beberapa 

warga menyebut telur sebagai benda yang “sederhana tapi isine lengkap”. Seorang tokoh 

masyarakat juga menjelaskan: “Endog iku sederhana, tapi nek dibukak isine lengkap. Urip 

wong Islam yo ngono, ora mung njabae wae.” (Wawancara, 2025). Ungkapan ini 

memperlihatkan bahwa telur dimaknai sebagai metafora kehidupan beragama: tidak cukup 

dinilai dari tampilan luar, tetapi menekankan kualitas “isi” sebagai nilai batin dan penghayatan. 

Penafsiran simbolik telur juga berkembang pada struktur fisiknya. Tokoh agama dan 

sebagian warga menafsirkan lapisan telur dari mulai kulit, bagian putih, dan inti itu sebagai 

gambaran tahapan kehidupan beragama. Penafsiran ini disampaikan secara lisan dan tidak 

dibakukan dalam istilah teologis. Seorang informan menyampaikan: “Sing njaba kuwi sing 

katon wong, tapi sing penting yo sing nang jerone.” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini 

menegaskan penekanan pada ketulusan dan kualitas batin, bukan sekadar ekspresi lahiriah. 

Terkait asal-usul tradisi, warga dan tokoh agama menyatakan tidak dapat memastikan 

kapan tradisi ini mulai dijalankan, namun sepakat bahwa tradisi sudah ada sejak mereka kecil. 

Seorang tokoh agama menyebutkan: “Sak elingku, saka cilik wis ana. Wong tuwa-tuwa biyen 

yo ngono carane, pas cilik mirip kaya arek-arek iki, sobo mushola melok ndelok.” (Wawancara, 

2025). Kesaksian ini menunjukkan tradisi mengakar dalam memori kolektif dan diwariskan 

lintas generasi melalui pengalaman langsung dan partisipasi berulang, tanpa pencatatan sejarah 

formal. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

450 
 

Makna Bunga dan Ornamen 

Selain telur, bunga dan ornamen yang menghiasi kembang endog juga memiliki makna 

kultural tersendiri bagi masyarakat Desa Kluncing. Berdasarkan pengamatan lapangan, dari 

bunga baik bunga buatan maupun hiasan menyerupai bunga dari kertas sumbo dipilih karena 

dianggap merepresentasikan keindahan dan kegembiraan dalam perayaan Maulid. Seorang 

warga perempuan yang terlibat dalam proses dekorasi menyatakan: “Maulidan kuwi kudu rame 

lan apik. Nek endoge polos kan koyok kurang urip.” (Wawancara, 2025). Ungkapan ini 

menunjukkan bunga dan ornamen berfungsi sebagai penanda visual suasana suka cita serta 

penghormatan terhadap Nabi Muhammad SAW, sehingga kembang endog yang dihias 

dipahami sebagai perwujudan kegembiraan kolektif, bukan sekadar dekorasi. 

Bunga dan ornamen tidak dimaknai secara simbolik yang rumit, melainkan sebagai 

representasi visual dari rasa syukur dan kebahagiaan bersama. Proses menghias telur menjadi 

ruang ekspresi kreatif warga, terutama ibu-ibu dan remaja, yang saling berbagi ide mengenai 

bentuk dan warna hiasan. Dalam praktiknya, ornamen juga disesuaikan dengan bahan yang 

tersedia dan tren visual yang berkembang. Seorang informan menyebutkan: “Saiki yo luwih 

variatif, gak kudu bahan sing ruwet sing angel dolekkan e, tapi intine tetep endog Maulid.” 

(Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan simbolisme kembang endog bersifat lentur 

dan adaptif, sepanjang simbol utama dan makna perayaan Maulid tetap dijaga. 

Makna Warna 

Warna-warna cerah seperti merah, kuning, hijau, dan biru banyak digunakan dalam 

dekorasi kembang endog. Berdasarkan wawancara dengan warga, warna-warna tersebut dipilih 

karena dianggap “rame” dan “nggambarke bungah”, yakni mencerminkan suasana 

kegembiraan dalam perayaan Maulid. Seorang informan menyatakan: “Warna-warna cerah 

kuwi ben arek-arek cilik seneng lan ngerti nek iki acara gede.” (Wawancara, 2025). Kutipan 

ini menunjukkan warna berfungsi sebagai penanda visual perayaan komunal yang istimewa, 

sekaligus menarik perhatian terutama anak-anak dan menegaskan pentingnya momentum 

Maulid dalam kehidupan sosial-religius desa. 

Pemaknaan warna tidak bersifat tunggal atau baku. Sebagian warga mengaitkan warna 

cerah dengan harapan dan kebaikan, sementara yang lain memaknainya sebagai elemen estetis. 

Keragaman ini tidak dipersoalkan karena tradisi dipahami sebagai ruang bersama yang 

memungkinkan beragam penafsiran selama tidak bertentangan dengan nilai dasar perayaan 

Maulid. 

Makna Rangkaian dan Media Alami 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

451 
 

Rangkaian kembang endog yang menggunakan kayu, dahan ranting, pelepah pisang, 

daun pisang, bambu, serta kertas sumbo memiliki makna kultural yang berkaitan dengan 

kedekatan masyarakat Desa Kluncing terhadap alam dan kehidupan sehari-hari. Bahan-bahan 

tersebut dipilih karena mudah diperoleh di lingkungan sekitar dan telah lama digunakan dalam 

berbagai kegiatan komunal. Seorang warga menyampaikan: “Nggawene iki yo bareng-bareng, 

bahane njupuk sing ana sekitar omah.” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa 

bahan alami memungkinkan warga bekerja bersama tanpa beban biaya dan tanpa 

ketergantungan pada material khusus. Dalam pandangan warga, rangkaian kembang endog 

juga mencerminkan kerja bersama dan kekompakan karena proses merangkai dilakukan secara 

kolektif, sehingga hasil akhir dipahami sebagai buah dari usaha bersama, bukan karya individu. 

Dengan demikian, makna utama rangkaian kembang endog terletak pada proses sosial 

pembuatannya, bukan semata pada bentuk visualnya. 

b. Tradisi Kembang Endog-Endogan sebagai Pembentuk Identitas Sosial 

Hasil observasi dan wawancara lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-

endogan dipahami oleh masyarakat Desa Kluncing sebagai bagian penting dari identitas 

kolektif mereka. Dalam konteks budaya Banyuwangi, tradisi kembang endog-endogan dikenal 

sebagai salah satu bentuk perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW yang khas dan telah 

berkembang di masyarakat. Di Desa Kluncing, tradisi ini tidak hanya dimaknai sebagai 

rangkaian perayaan keagamaan, tetapi juga sebagai praktik budaya yang merepresentasikan 

cara masyarakat setempat mengekspresikan religiositas dan kebersamaan mereka, serta sebagai 

ciri khas lokal yang membedakan Desa Kluncing dari wilayah lain di sekitarnya. 

Beberapa warga menyatakan bahwa peringatan Maulid Nabi di Desa Kluncing terasa 

kurang lengkap apabila tidak disertai dengan pelaksanaan kembang endog-endogan. Seorang 

informan menyampaikan, “Nek Mauludan ora ana endog-endogan, rasane koyok ana sing 

kurang” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan tradisi telah menjadi bagian dari 

kebiasaan kolektif yang membentuk cara warga memaknai perayaan Maulid. Pemaknaan 

tersebut juga ditegaskan oleh tokoh masyarakat yang menjelaskan bahwa tradisi ini telah 

menjadi penanda identitas warga sejak lama. Ia menyampaikan bahwa “wis saka biyen, nek 

Mauludan yo mesti ana endog-endogan. Kuwi wis dadi kebiasaane wong kene, tandhane nek 

wong Kluncing duwe cara dewe kanggo ngrayakke Maulid” (Wawancara, 2025). Kutipan ini 

memperlihatkan kembang endog-endogan dipahami sebagai identitas sosial lokal Desa 

Kluncing dalam kerangka budaya Banyuwangi yang lebih luas. 

Identitas sosial tersebut terbentuk dan direproduksi melalui keterlibatan kolektif warga 

dalam seluruh rangkaian tradisi. Warga dari berbagai kelompok usia dan peran sosial terlibat 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

452 
 

aktif dalam proses persiapan dan pelaksanaan, mulai dari pencarian bahan, penghiasan telur, 

perakitan rangka, hingga mengikuti arak-arakan keliling desa. Seorang warga perempuan 

menyampaikan, “Soale sing nggawe kuwi bareng-bareng, dikerjakno bareng. Dadi rasane 

kuwi tradisine kabeh warga” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan rasa memiliki 

terhadap tradisi dibangun melalui pengalaman bersama dan kerja kolektif. 

Selain memperkuat identitas internal, tradisi kembang endog-endogan juga dipahami 

sebagai penanda kekhasan lokal dalam konteks Banyuwangi. Sejumlah informan menyebut 

bahwa meskipun peringatan Maulid Nabi dilaksanakan di berbagai wilayah lain, bentuk dan 

intensitas pelaksanaan tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing memiliki ciri 

tersendiri. Seorang warga menyampaikan, “Mauludan nang endi-endi yo ana, tapi nek cara 

endog-endogan koyo ngene yo khas wong kene” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini 

menunjukkan tradisi menjadi sumber kebanggaan komunal tanpa menegasikan keberadaan 

praktik serupa di wilayah Banyuwangi lainnya. Temuan lapangan tersebut memperlihatkan 

bahwa identitas sosial masyarakat Desa Kluncing dibangun melalui praktik budaya yang 

dilakukan secara kolektif dan berulang dalam konteks tradisi kembang endog-endogan. Tradisi 

ini berfungsi sebagai ruang sosial untuk menegaskan kebersamaan, memperkuat rasa memiliki 

terhadap komunitas, dan mereproduksi identitas sebagai bagian dari masyarakat Banyuwangi 

yang religius dan berakar pada budaya lokal. 

c. Tradisi Kembang Endog-Endogan dan Modal Sosial Masyarakat 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan berperan dalam 

memelihara modal sosial masyarakat Desa Kluncing melalui praktik kolektif yang dijalankan 

secara berulang. Modal sosial tersebut tampak dalam aspek kepercayaan (trust), norma sosial 

(norms), dan jaringan sosial (networks), yang berkembang seiring keterlibatan warga dalam 

seluruh rangkaian tradisi. 

Aspek kepercayaan (trust) tercermin dari pengelolaan tradisi tanpa struktur kepanitiaan 

formal. Tidak terdapat pembagian tugas tertulis atau komando tunggal, namun kegiatan tetap 

berjalan terkoordinasi karena warga memiliki pemahaman bersama mengenai peran masing-

masing. Seorang tokoh masyarakat menjelaskan: “Ora tau ana panitia resmi. Wong-wong wis 

ngerti dewe kudu ngopo. Sing biasa ngurusi endog yo ngurusi endog, sing ngerti dekor yo melu 

dekor. Kabeh iki mlaku mergo podo percaya. Ora perlu diatur ketat, sing penting niate apik 

lan melu tanggung jawab” (Wawancara, 2025). Kutipan ini menunjukkan bahwa kepercayaan 

antarwarga menjadi fondasi utama pelaksanaan tradisi, sehingga mekanisme pengawasan 

formal tidak diperlukan. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

453 
 

Norma sosial (norms) seperti gotong royong dan tanggung jawab kolektif diperkuat 

melalui keterlibatan rutin dalam tradisi. Warga merasa memiliki kewajiban moral untuk ikut 

berpartisipasi, meskipun dalam bentuk kontribusi sederhana. Seorang informan 

menyampaikan: “Nek ora melu, rasane ora kepenak dewe. Soale iki gaweane bareng-bareng 

wong sekampung” (Wawancara, 2025). Namun, internalisasi norma ini berlangsung tidak 

seragam lintas usia. Observasi menunjukkan bahwa keterlibatan aktif dan pembentukan norma 

paling kuat dialami oleh kelompok usia dewasa pada tahap persiapan dan pelaksanaan inti, 

sementara anak-anak dan remaja lebih banyak berada pada tahap pengenalan dan partisipasi 

situasional, terutama saat arak-arakan. 

Aspek jaringan sosial (networks) tampak dari interaksi lintas kelompok yang terbangun 

selama persiapan dan pelaksanaan tradisi. Hubungan kerja bersama tersebut berlanjut dalam 

kehidupan sosial sehari-hari dan mempermudah koordinasi kegiatan desa lainnya. Seorang 

tokoh masyarakat menyampaikan: “Biasane nek wis kerjo bareng nang endog-endogan, nek 

ana kegiatan desa liyane yo luwih gampang diajak kompak, kabeh podo metu omah” 

(Wawancara, 2025). Pernyataan tersebut bermakna bahwa tradisi kembang endog-endogan 

tidak hanya berfungsi sebagai perayaan keagamaan, tetapi juga sebagai ruang sosial yang 

memperkuat kepercayaan, meneguhkan norma kebersamaan, dan memperluas jaringan sosial 

yang menopang kehidupan komunal masyarakat Desa Kluncing. 

3. Nilai Religius dalam Tradisi Kembang Endog-Endogan 

a. Ekspresi Keagamaan dalam Rangkaian Tradisi 

Hasil observasi dan wawancara lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-

endogan di Desa Kluncing selalu diiringi oleh rangkaian praktik keagamaan yang menegaskan 

dimensi religius perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW. Sehari sebelum arak-arakan, 

mushola desa menjadi pusat kegiatan, baik untuk persiapan dekorasi kembang endog pada sore 

hari maupun pelaksanaan doa bersama, pembacaan selawat, dan Barzanji pada malam hari. 

Pada tahap ini, keterlibatan warga didominasi oleh bapak-bapak dan ibu-ibu, sementara 

partisipasi remaja relatif terbatas dan lebih menonjol pada arak-arakan pagi hari. 

Seorang tokoh agama setempat menegaskan bahwa inti perayaan Maulid terletak pada 

praktik keagamaan, bukan semata pada prosesi arak-arakan: “Muludan niki dudu mung arak-

arakan. Sing paling penting yo selawat lan dungo bareng. Niku wujud tresno marang Kanjeng 

Nabi” (Wawancara, 2025). Pembacaan selawat menjadi ekspresi religius yang paling dominan 

dalam tradisi ini. Selawat dilantunkan secara kolektif, baik di mushola maupun sepanjang arak-

arakan keesokan harinya, dan dimaknai sebagai sarana memohon keberkahan, keselamatan, 

serta ketenteraman batin. Seorang warga perempuan lanjut usia menyampaikan: “Yen selawat 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

454 
 

kuwi rasane adem. Seneng, atine ayem. Wong kabeh bareng-bareng nyebut jenenge Nabi” 

(Wawancara, 2025). 

Selain selawat, pembacaan Barzanji juga menjadi bagian penting dari ekspresi 

keagamaan. Barzanji dibaca dengan langgam lokal Banyuwangi, sehingga kisah kelahiran dan 

keteladanan Nabi Muhammad SAW terasa dekat dan mudah dipahami oleh warga. Seorang 

tokoh masyarakat menyatakan: “Barzanji niku wis adat. Carane maca yo cara kene, ben bocah-

bocah ngerti karo terbiasa ngrungokne” (Wawancara, 2025). Praktik keagamaan dalam tradisi 

ini tidak terbatas pada bacaan doa, tetapi juga tercermin dalam aktivitas simbolik dan sosial.  

Proses menghias telur dipahami sebagai bentuk penghormatan terhadap Nabi 

Muhammad SAW dan dilakukan dengan niat religius, meskipun tidak dikategorikan sebagai 

ibadah formal. Seorang informan perempuan menjelaskan: “Endoge iki dihias sing apik, soale 

kanggo Mauludan. Iki dudu dolanan, tapi kanggo ngelingi kelahirane Nabi” (Wawancara, 

2025). Nilai sedekah juga terwujud melalui pembagian telur yang telah dihias dan didoakan 

kepada warga, terutama anak-anak, setelah arak-arakan selesai. Praktik ini dimaknai sebagai 

bentuk berbagi berkah Maulid dan penguatan kebersamaan. Seorang warga menyampaikan: 

“Endoge dibagi-bagi ben kabeh ngerasakke berkah Mauludan. Dudu soal endoge, tapi soal 

kebersamaane” (Wawancara, 2025). 

Pengalaman religius yang dihasilkan dari rangkaian tradisi ini bersifat kolektif dan 

emosional. Warga merasakan suasana religius yang berbeda dari pengajian formal, karena nilai 

keagamaan dihayati melalui pengalaman bersama yang meriah namun tetap khidmat. Seorang 

remaja yang terlibat dalam persiapan menyatakan: “Rasane beda karo pengajian biasa. 

Suasana e iki luweh rame, tapi yo religius… kerasane hikmat” (Wawancara, 2025). 

Berdasarkan kutipan ini maka nilai religius dalam tradisi kembang endog-endogan tidak hadir 

sebagai doktrin formal, melainkan diinternalisasi melalui praktik sosial-keagamaan yang 

kolektif, kontekstual, dan partisipatif. Tradisi ini menunjukkan bagaimana ajaran Islam 

dimaknai dan dihidupi melalui integrasi doa, simbol, kerja bersama, dan praktik berbagi dalam 

satu rangkaian ritual yang bermakna. 

b. Nilai-Nilai Islam yang Dimaknai dalam Tradisi 

Kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW 

Nilai kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW menjadi makna religius yang paling 

menonjol dalam tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing. Bagi masyarakat, perayaan 

Maulid tidak dipahami sebagai seremoni simbolik semata, melainkan sebagai momentum 

mengekspresikan rasa cinta dan penghormatan kepada Nabi melalui keterlibatan langsung 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

455 
 

dalam rangkaian tradisi. Partisipasi dalam pembuatan, penghiasan, dan arak-arakan kembang 

endog dimaknai sebagai cara “meramaikan Maulidan” yang bernilai emosional dan spiritual. 

Ekspresi kecintaan tersebut hadir dalam bentuk yang sederhana dan membumi, tanpa 

penekanan pada pemahaman teologis yang abstrak. Seorang warga menyampaikan: 

“Wong melu repot-repot nggawe endog iki yo mergo seneng karo Nabi. Nek Mauludan 

ora melu, rasane kok kaya ana sing kurang” (Wawancara, 2025). Kutipan ini menunjukkan 

bahwa kecintaan kepada Nabi dimaknai melalui tindakan kolektif yang dapat dilakukan 

bersama, sehingga nilai religius terwujud sebagai praktik sosial yang mudah diakses oleh 

seluruh lapisan masyarakat. 

Nilai Syukur 

Nilai syukur tercermin dalam keseluruhan rangkaian tradisi kembang endog-endogan, 

baik pada tahap persiapan maupun pelaksanaan. Masyarakat memaknai tradisi ini sebagai 

ungkapan rasa syukur atas kehidupan, kebersamaan, dan kesempatan memperingati kelahiran 

Nabi Muhammad SAW. Kesediaan warga untuk meluangkan waktu, tenaga, dan sumber daya 

dipahami sebagai wujud syukur yang nyata. 

Kesederhanaan bahan yang digunakan, seperti telur, pelepah pisang, bambu, dan ranting, 

justru menjadi bagian dari pemaknaan syukur itu sendiri. Seorang informan menjelaskan: “Ora 

kudu sing mewah. Endog, gedebok, kayu wis cukup. Sing penting niate syukur, hasil e yo 

barokah” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa syukur tidak diukur dari 

kemewahan perayaan, melainkan dari ketulusan niat dan penerimaan terhadap apa yang 

tersedia dalam lingkungan sekitar. 

Sedekah dan Berbagi 

Nilai sedekah dan berbagi hadir secara nyata dalam praktik tradisi kembang endog-

endogan, meskipun tidak selalu diungkapkan dalam istilah keagamaan formal. Kontribusi 

bahan dan tenaga dilakukan secara sukarela, tanpa paksaan maupun perhitungan imbalan. 

Setelah arak-arakan selesai, kembang endog yang telah dihias dan didoakan dibagikan kepada 

warga, terutama anak-anak, sebagai bentuk berbagi keberkahan Maulid. 

Seorang warga menggambarkan praktik ini sebagai kebiasaan yang telah mengakar: 

“Endoge dibagi-bagi ben arek-arek seneng. Iki wis dadi kebiasaan, berkah Muludan kudu 

dirasakke bareng-bareng” (Wawancara, 2025). Praktik ini menunjukkan bahwa sedekah 

dimaknai sebagai tindakan sosial yang memperkuat kepedulian dan kebersamaan, bukan 

semata sebagai pemberian materi dalam kerangka formal. 

  



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

456 
 

Kebersamaan sebagai Nilai Religius 

Kebersamaan menjadi nilai religius yang menonjol dalam tradisi kembang endog-

endogan. Kerja gotong royong dalam persiapan, doa bersama di mushola, serta partisipasi 

kolektif dalam arak-arakan menunjukkan bahwa praktik keagamaan dipahami sebagai aktivitas 

yang idealnya dilakukan secara bersama-sama. Dalam konteks ini, kebersamaan tidak hanya 

dipandang sebagai nilai sosial, tetapi juga sebagai bagian dari pengamalan ajaran Islam yang 

menekankan ukhuwah dan solidaritas. 

Seorang informan menyatakan: “Nek kabeh melu kerjo, rasane luwih ayem. Koyo ibadah 

bareng” (Wawancara, 2025). Ungkapan tersebut memperlihatkan bahwa kebersamaan 

dipahami sebagai bentuk ibadah sosial, di mana nilai religius dihayati melalui relasi antarwarga 

dan pengalaman kolektif yang terus diulang setiap tahun. 

c. Fungsi Pendidikan Religius dan Transmisi Nilai Lintas Generasi 

Hasil observasi lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan berfungsi 

sebagai media pendidikan religius yang terinstitusionalisasi secara sosial, terutama melalui 

keterlibatan anak-anak dan lembaga pendidikan formal di tingkat lokal. Pada pagi hari 

pelaksanaan arak-arakan Maulid Nabi Muhammad SAW, SDN 1 Kluncing berpartisipasi aktif 

dengan menghadirkan seluruh murid yang mengenakan busana muslim bernuansa putih, 

menciptakan suasana religius yang menegaskan kesakralan perayaan. Setiap murid membawa 

satu kembang endog hasil kreasi masing-masing, yang dibuat dengan pendampingan keluarga 

dan lingkungan sekitar. Proses ini menunjukkan bahwa pendidikan religius tidak hanya 

berlangsung di sekolah, tetapi juga melibatkan keluarga sebagai bagian dari transmisi nilai. 

Anak-anak kemudian mengikuti arak-arakan dengan berjalan berkeliling desa bersama warga, 

menjadikan kembang endog sebagai simbol partisipasi aktif mereka dalam perayaan Maulid. 

Keterlibatan SDN 1 Kluncing bukan bersifat insidental. Observasi menunjukkan bahwa 

sekolah secara sengaja mengosongkan kegiatan belajar mengajar agar murid dapat mengikuti 

perayaan secara penuh. Praktik ini telah berlangsung selama bertahun-tahun dan dipahami 

sebagai bagian dari pendidikan karakter dan keagamaan, sehingga tradisi kembang endog-

endogan tidak hanya hidup dalam ranah budaya masyarakat, tetapi juga terhubung langsung 

dengan praktik pendidikan formal di tingkat lokal. Dalam konteks ini, nilai religius tidak 

diajarkan melalui metode instruksional di kelas, melainkan melalui pengalaman langsung 

dalam praktik sosial-keagamaan. Anak-anak mempelajari Maulid Nabi sebagai peristiwa sosial 

yang melibatkan mereka secara fisik dan emosional. Nilai kecintaan kepada Nabi Muhammad 

SAW, kebersamaan, kedisiplinan, dan penghormatan terhadap tradisi ditanamkan melalui 

keterlibatan kolektif dalam arak-arakan. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

457 
 

Partisipasi anak-anak ini menunjukkan bahwa transmisi nilai religius berlangsung secara 

lintas generasi dan lintas ruang sosial, seperti keluarga, masyarakat, dan sekolah. Dengan 

demikian, tradisi kembang endog-endogan berfungsi sebagai medium pendidikan religius yang 

kontekstual dan berkelanjutan, karena nilai-nilai keagamaan tidak hanya diajarkan, tetapi 

dialami dan dipraktikkan bersama. Keberlanjutan keterlibatan sekolah dari tahun ke tahun 

menegaskan bahwa tradisi ini telah menjadi bagian dari ekosistem pendidikan sosial-religius 

masyarakat Desa Kluncing. 

4. Adaptasi dan Keberlanjutan Tradisi Kembang Endog-Endogan 

a. Perubahan Bentuk dan Praktik Tradisi 

Hasil observasi lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan di Desa 

Kluncing mengalami penyesuaian bentuk dalam praktik pembuatannya, terutama pada aspek 

material dan teknik perangkaian dekorasi. Pada periode penelitian sekitar September 2025, 

warga memproduksi kembang endog dalam versi yang dipahami sebagai bentuk sederhana. 

Versi ini menggunakan rangka kayu dan dahan ranting yang dihias dengan kertas krep atau 

kertas sumbo, dengan telur yang diikat dan digantung, bukan ditancapkan. 

Seorang informan perempuan yang terlibat langsung dalam pembuatan dekorasi 

menjelaskan, “Iki versi sing luwih simpel. Nek sing biasane biyen kuwi nganggo gedebok 

gedang, endoge ditusuk siji-siji” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini menunjukkan adanya 

pembedaan antara bentuk sederhana dan bentuk yang dipahami sebagai versi lebih lengkap. 

Versi lengkap merujuk pada penggunaan gedebok gedang sebagai rangka utama dengan telur 

yang ditancapkan satu per satu, sementara versi sederhana dipilih karena lebih praktis dan 

menyesuaikan kondisi partisipasi warga. Penjelasan tersebut diperkuat oleh tokoh agama 

setempat yang menyatakan bahwa bentuk lengkap biasanya digunakan ketika jumlah partisipan 

banyak dan waktu pelaksanaan lebih longgar. Ia menyampaikan, “Sing nganggo gedebok kuwi 

biasane yen wong akeh lan wektu longgar. Nek ora, yo disesuaikno wae” (Wawancara, 2025). 

Hal ini menunjukkan bahwa variasi bentuk tradisi berkaitan erat dengan situasi sosial dan 

ketersediaan sumber daya warga. 

Meskipun terdapat perbedaan bentuk, warga tidak memaknai perubahan tersebut sebagai 

penghilangan makna tradisi. Seorang tokoh masyarakat menegaskan, “Sing penting endoge 

ana lan wong-wonge melu. Bentuke iso beda, tapi maknane tetep” (Wawancara, 2025). 

Pernyataan ini menegaskan bahwa esensi tradisi dipahami terletak pada simbol telur dan 

pelaksanaan secara kolektif, bukan pada bentuk dekorasi semata. Penyesuaian bentuk kembang 

endog-endogan dipahami sebagai strategi adaptif agar tradisi tetap dapat dijalankan dalam 

berbagai kondisi. Adaptasi ini memungkinkan keterlibatan masyarakat secara luas, termasuk 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

458 
 

generasi muda, tanpa dipandang sebagai perubahan nilai, melainkan sebagai upaya menjaga 

keberlangsungan dan relevansi tradisi dalam kehidupan sosial masyarakat Desa Kluncing. 

b. Relevansi Tradisi dalam Kehidupan Masyarakat Kontemporer 

Keberlanjutan tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing berkaitan erat dengan 

kemampuannya untuk tetap relevan dalam kehidupan sosial masyarakat kontemporer. 

Berdasarkan temuan lapangan, tradisi ini masih dipandang penting bukan hanya sebagai bagian 

dari peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW, tetapi juga sebagai ruang pertemuan sosial 

yang mempertemukan warga lintas usia dan latar belakang. Sejumlah informan menyebut 

bahwa di tengah rutinitas kerja dan kesibukan sehari-hari, tradisi Maulid menjadi salah satu 

momen yang secara konsisten mempertemukan warga dalam suasana kebersamaan. 

Seorang tokoh masyarakat menjelaskan bahwa tradisi kembang endog-endogan masih 

dipertahankan karena memberi ruang berkumpul yang jarang ditemui dalam kehidupan sehari-

hari. Ia menyampaikan, “Saiki wong-wong podo sibuk dhewe-dewe. Nek ora ana Mauludan yo 

angel ngumpul bareng. Endog-endogan kuwi sing nggawe wong-wong iso ketemu lan kerja 

bareng.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa relevansi tradisi tidak hanya terletak pada aspek 

ritual keagamaan, tetapi juga pada fungsinya sebagai medium pemeliharaan hubungan sosial 

di tengah perubahan pola hidup masyarakat. 

Mushola berperan sebagai pusat kegiatan yang menghubungkan dimensi religius dan 

sosial dalam tradisi kembang endog-endogan. Selain digunakan sebagai tempat doa bersama 

pada malam menjelang perayaan, mushola juga dimanfaatkan sebagai ruang berkumpul warga 

pada sore hari untuk mengerjakan dekorasi kembang endog. Aktivitas tersebut menciptakan 

interaksi sosial yang intens, di mana warga bekerja bersama, berbagi cerita, dan berkoordinasi 

secara informal. Seorang warga menyampaikan, “Biasane sore-sore nang mushola kuwi rame. 

Ana sing ngias endog, ana sing nyiapno ranting, ana sing mung teko ngrewangi sethithik.” 

Kutipan ini memperlihatkan bahwa mushola berfungsi sebagai ruang sosial aktif, bukan 

sekadar tempat ibadah formal. 

Relevansi tradisi kembang endog-endogan juga diperkuat melalui keterlibatan anak-anak 

dan lembaga pendidikan lokal dalam arak-arakan Maulid. Partisipasi Sekolah Dasar Negeri 

(SDN) 1 Kluncing dalam kegiatan arak-arakan menunjukkan bahwa tradisi ini masih dipahami 

sebagai sarana pendidikan nilai keagamaan dan sosial. Keterlibatan sekolah yang secara rutin 

mengosongkan kegiatan belajar mengajar pada hari pelaksanaan Maulid memperlihatkan 

bahwa tradisi tersebut diakui memiliki nilai edukatif yang penting bagi pembentukan karakter 

religius dan sosial anak-anak. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

459 
 

Maka relevansi tradisi kembang endog-endogan dalam kehidupan masyarakat 

kontemporer Desa Kluncing tidak hanya terletak pada keberlangsungannya sebagai ritual 

keagamaan, tetapi juga pada kemampuannya berfungsi sebagai ruang sosial, ruang pendidikan 

nilai, dan sarana pemeliharaan kebersamaan di tengah dinamika kehidupan modern. Tradisi ini 

tetap hidup karena mampu menyesuaikan diri dengan kebutuhan sosial masyarakat tanpa 

kehilangan makna dasarnya sebagai perayaan religius. 

c. Upaya Pelestarian Tradisi oleh Masyarakat 

Upaya pelestarian tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing berlangsung secara 

organik melalui praktik sosial masyarakat, tanpa struktur kelembagaan formal yang 

mengaturnya. Temuan lapangan menunjukkan bahwa keberlangsungan tradisi dijaga melalui 

pengulangan praktik tahunan, keterlibatan warga secara sukarela, serta pewarisan pengetahuan 

yang berlangsung dalam interaksi sehari-hari. Seorang tokoh agama menjelaskan, “Ora ana 

sing nggawe aturan baku. Wong-wong wis paham dhewe nek wis Mauludan yo nggawe endog-

endogan. Kuwi wis dadi kebiasaan, dadi ora perlu disuruh-suruh maneh” (Wawancara, 2025). 

Pernyataan ini menegaskan bahwa pelestarian tradisi bertumpu pada kesadaran kolektif, bukan 

mekanisme kontrol formal. 

Pewarisan pengetahuan tradisi terutama terjadi melalui keterlibatan langsung generasi 

muda dalam praktik. Anak-anak dan remaja belajar dengan mengamati dan membantu orang 

tua atau warga yang lebih tua dalam proses pembuatan dan penghiasan kembang endog. 

Seorang tokoh masyarakat menyampaikan, “Anak-anak kuwi sinau sakdurunge diomongi. 

Melu ngias, melu nyiapno, suwe-suwe yo ngerti dhewe carane” (Wawancara, 2025). Hal ini 

menunjukkan bahwa transmisi nilai dan keterampilan berlangsung secara praktis dan menyatu 

dengan aktivitas sosial. 

Tokoh agama dan tokoh masyarakat berperan sebagai rujukan moral dan religius dalam 

menjaga arah makna tradisi. Mereka tidak mengatur aspek teknis, tetapi memastikan tradisi 

tetap dipahami sebagai bagian dari peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Selama tradisi 

dimaknai sebagai sarana berselawat dan ekspresi keagamaan, variasi bentuk dan teknis 

pelaksanaan dipandang wajar dan tidak bertentangan dengan nilai Islam. 

Pelibatan lembaga pendidikan lokal turut memperkuat pelestarian tradisi melalui 

pengenalan sejak dini. Keterlibatan sekolah dasar dalam arak-arakan Maulid dipahami sebagai 

upaya membangun pengalaman dan ingatan kolektif pada anak-anak. Seorang warga 

menyatakan, “Nek bocah-bocah melu saka cilik, tradisine ora bakal ilang. Soale wis dadi 

kenangan lan pengalaman dewe kanggo dheweke” (Wawancara, 2025). Pernyataan ini 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

460 
 

menunjukkan bahwa pelestarian dipahami sebagai proses jangka panjang yang bergantung 

pada regenerasi partisipan. 

Maka pelestarian tradisi kembang endog-endogan tidak dijalankan melalui konservasi 

yang kaku, melainkan melalui praktik sosial yang lentur dan berulang. Nilai dasar tradisi 

dijaga, sementara bentuk dan teknis pelaksanaannya dibiarkan menyesuaikan kondisi sosial, 

sehingga tradisi tetap hidup dan bermakna bagi generasi yang terus berganti. 

d. Tantangan dalam Keberlanjutan Tradisi 

Meskipun tradisi kembang endog-endogan masih dilaksanakan secara konsisten setiap 

tahun, temuan lapangan menunjukkan adanya tantangan dalam pola keterlibatan generasi 

muda, khususnya remaja. Partisipasi remaja tidak berlangsung merata pada seluruh tahapan 

tradisi. Pada tahap persiapan sore hari dan kegiatan doa bersama serta pembacaan selawat di 

mushola setelah salat Magrib, keterlibatan remaja relatif terbatas. Aktivitas tersebut didominasi 

oleh bapak-bapak dan ibu-ibu, sementara anak-anak kecil hadir terutama karena mengikuti 

orang tua mereka. Namun demikian, pola partisipasi remaja berubah pada tahap arak-arakan 

keliling desa yang dilaksanakan pada pagi hari. Pada tahap ini, remaja tampak hadir dan 

berpartisipasi, meskipun tidak dalam bentuk keterlibatan struktural sebagai panitia atau 

pengelola kegiatan. Remaja cenderung mengikuti arak-arakan secara berkelompok bersama 

teman sebaya, atau mengambil posisi sebagai penonton yang merekam dan mengamati 

jalannya prosesi dari depan rumah masing-masing. Pola ini menunjukkan bahwa keterlibatan 

remaja lebih bersifat kultural dan performatif, bukan ritual-intensional seperti yang 

ditunjukkan oleh generasi dewasa. 

Seorang tokoh masyarakat menjelaskan bahwa kondisi tersebut berkaitan dengan 

perubahan pola aktivitas generasi muda saat ini. Ia menyampaikan, “Bocah-bocah enom saiki 

yo melu rame, tapi ora kaya wong tuwo. Biasane melune pas arak-arakan, kumpul karo 

koncone, ana sing nonton, ana sing moto. Sing nyiapno lan ngurusi, yo isih akeh wong tuwo, 

bapak-bapak ibu-ibu” Pernyataan ini menunjukkan bahwa keterlibatan remaja tidak 

sepenuhnya hilang, tetapi berlangsung dalam bentuk yang berbeda dibandingkan generasi 

sebelumnya.Temuan ini memperlihatkan bahwa tantangan keberlanjutan tradisi kembang 

endog-endogan di Desa Kluncing tidak terletak pada penolakan generasi muda terhadap tradisi, 

melainkan pada pergeseran bentuk partisipasi mereka. Tradisi tetap memiliki daya hidup yang 

kuat karena dijalankan secara konsisten oleh generasi dewasa, sementara keterlibatan remaja 

berlangsung secara situasional dan lebih menonjol pada aspek perayaan publik. Kondisi ini 

menjadi tantangan sekaligus peluang bagi masyarakat dalam merumuskan strategi pewarisan 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

461 
 

nilai agar keterlibatan generasi muda dapat berkembang dari sekadar partisipasi simbolik 

menuju keterlibatan yang lebih mendalam di masa mendatang. 

PEMBAHASAN 

1. Makna Kultural Tradisi Kembang Endog-Endogan dalam Perspektif Teoretis 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa tradisi kembang endog-endogan dimaknai oleh 

masyarakat Desa Kluncing sebagai praktik budaya-religius yang hidup dan diwariskan melalui 

keterlibatan kolektif warga. Makna kultural tradisi ini tidak dibangun melalui penjelasan 

normatif atau doktrin keagamaan formal, melainkan melalui pengalaman ritual yang dijalani 

secara berulang dari tahun ke tahun. Simbol-simbol material seperti telur, rangkaian bunga, 

warna-warna cerah, serta penggunaan bahan alami berfungsi sebagai medium yang 

menghubungkan ajaran keagamaan dengan pengalaman sosial masyarakat lokal. Integrasi 

antara simbol material, praktik keagamaan, dan kebiasaan lokal dalam tradisi kembang endog-

endogan memperlihatkan pola yang serupa dengan temuan Szombathy (2021), yang 

menunjukkan bahwa ritual Islam berbasis tradisi lokal memungkinkan nilai etika Islam hidup 

berdampingan dengan praktik budaya tanpa kehilangan legitimasi religiusnya. 

Dalam kerangka antropologi simbolik Clifford Geertz, simbol-simbol budaya dalam 

ritual berfungsi sebagai model of dan model for kehidupan sosial, yakni merepresentasikan 

realitas sosial sekaligus memberi arah bagi cara masyarakat memahami dan menjalani 

kehidupan (Geertz, 1973). Pemaknaan simbolik dalam tradisi kembang endog-endogan 

menunjukkan fungsi tersebut secara kontekstual. Telur dipahami sebagai lambang kelahiran 

dan kehidupan, rangkaian bunga dan ornamen sebagai ekspresi keindahan serta kegembiraan, 

sementara warna-warna cerah dan arak-arakan keliling desa dimaknai sebagai penanda suasana 

perayaan dan kebersamaan kolektif. Pemaknaan ini tidak lahir dari tafsir teologis yang baku, 

melainkan dari pengetahuan lokal yang diwariskan secara lisan dan dipraktikkan dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat. Sifat simbolisme yang sederhana dan membumi tersebut 

memungkinkan nilai-nilai religius hadir secara dekat dan dapat dialami oleh berbagai lapisan 

masyarakat. Melalui pengalaman visual, partisipasi fisik, dan keterlibatan dalam suasana ritual, 

simbol-simbol kembang endog-endogan berfungsi sebagai sarana yang menjembatani ajaran 

keagamaan dengan konteks budaya lokal. Dalam perspektif Geertzian, praktik ini 

menunjukkan bagaimana simbol mampu membuat gagasan religius yang abstrak menjadi 

konkret dan bermakna dalam kehidupan sosial sehari-hari. 

Selain berfungsi sebagai medium simbolik, tradisi kembang endog-endogan juga 

memiliki makna kultural yang erat kaitannya dengan pembentukan identitas sosial masyarakat. 

Warga Desa Kluncing memandang tradisi ini sebagai bagian penting dari cara mereka 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

462 
 

merayakan Maulid Nabi Muhammad SAW dan sebagai ciri khas lokal yang membedakan 

praktik keagamaan mereka dari wilayah lain. Identitas tersebut tidak dibangun melalui narasi 

tertulis atau simbol formal, melainkan melalui praktik ritual yang dilakukan secara kolektif dan 

berulang. Dengan demikian, tradisi berfungsi sebagai ruang sosial tempat nilai kebersamaan, 

rasa memiliki, dan kebanggaan komunal direproduksi dari tahun ke tahun. Pemaknaan ini 

sejalan dengan gagasan Émile Durkheim mengenai collective conscience, yaitu kesadaran 

bersama yang terbentuk melalui praktik ritual komunal dan mengikat individu ke dalam satu 

kesatuan sosial (Durkheim, 1995). Dalam tradisi kembang endog-endogan, kesadaran kolektif 

tampak pada kesediaan warga untuk terlibat sesuai kemampuan masing-masing, penerimaan 

terhadap pembagian peran yang bersifat fleksibel, serta adanya rasa tanggung jawab moral 

untuk menjaga keberlangsungan tradisi. Ritual, dalam konteks ini, tidak hanya menjadi 

perayaan simbolik, tetapi juga mekanisme sosial yang meneguhkan kohesi komunitas. 

Lebih lanjut, keterlibatan kolektif dalam tradisi ini dapat dipahami melalui perspektif 

teori modal sosial. Putnam (2000) menjelaskan bahwa modal sosial terbentuk melalui jaringan 

sosial, norma kebersamaan, dan kepercayaan yang tumbuh dari interaksi berulang dalam 

komunitas. Praktik gotong royong, inisiatif warga tanpa paksaan formal, serta koordinasi 

berbasis kebiasaan dalam tradisi kembang endog-endogan menunjukkan bagaimana ritual 

keagamaan menjadi ruang produksi modal sosial yang nyata. Sejalan dengan itu, Singgalen 

(2020) menegaskan bahwa ritual komunal mampu membentuk ritual capital, yaitu akumulasi 

nilai sosial yang memperkuat solidaritas dan kemampuan komunitas dalam mengorganisasi 

kehidupan sosial di luar konteks ritual. 

Temuan penelitian ini juga memiliki kesesuaian dengan studi-studi sebelumnya 

mengenai tradisi Maulid dan ritual keagamaan lokal di Indonesia. Farida (2020) menunjukkan 

bahwa ritual Maulid berbasis budaya lokal berfungsi sebagai sarana reproduksi identitas sosial 

melalui simbol dan praktik komunal. Demikian pula, Gobel et al. (2025) menegaskan bahwa 

ritual komunal berperan penting dalam memperkuat solidaritas sosial melalui pengalaman 

bersama yang diulang secara berkala. Namun, penelitian ini menekankan keterkaitan yang 

lebih spesifik antara simbolisme material, pembentukan identitas sosial, dan produksi modal 

sosial dalam satu praktik ritual lokal, yaitu tradisi kembang endog-endogan di Banyuwangi. 

Dengan demikian, tradisi kembang endog-endogan dapat dipahami sebagai praktik simbolik 

yang memungkinkan integrasi ajaran Islam dengan budaya lokal secara kontekstual. Makna 

kultural tradisi ini tidak bersifat statis, tetapi terus dibentuk dan direproduksi melalui interaksi 

sosial, partisipasi kolektif, dan pewarisan makna lintas generasi. Dialog antara temuan 

lapangan, teori simbolisme, teori modal sosial, serta komparasi dengan penelitian terdahulu 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

463 
 

menegaskan bahwa ritual lokal bukan sekadar warisan budaya, melainkan ruang dinamis 

tempat identitas sosial-religius masyarakat terus diteguhkan. 

2. Nilai Religius Tradisi Kembang Endog-Endogan dalam Perspektif Sosiologi Agama 

Temuan penelitian di Desa Kluncing, Kecamatan Licin, Banyuwangi, menunjukkan 

bahwa nilai religius dalam tradisi kembang endog-endogan tidak hadir sebagai seperangkat 

doktrin yang diajarkan secara formal, melainkan terwujud melalui praktik sosial-keagamaan 

yang dijalankan secara kolektif oleh masyarakat. Nilai-nilai seperti kecintaan kepada Nabi 

Muhammad SAW, rasa syukur, kebersamaan, dan sedekah diinternalisasi melalui rangkaian 

ritual yang dialami secara langsung oleh warga dalam konteks kehidupan sehari-hari. Dalam 

perspektif sosiologi agama, temuan ini menegaskan bahwa religiositas tidak semata-mata 

dibentuk oleh teks dan ajaran normatif, tetapi juga oleh interaksi sosial, kebiasaan kolektif, dan 

pengalaman bersama yang berulang dalam ruang sosial lokal. 

Pendekatan konstruksi sosial membantu menjelaskan bagaimana nilai-nilai religius 

dalam tradisi kembang endog-endogan dimaknai dan direproduksi oleh masyarakat Desa 

Kluncing. Nilai keislaman tidak ditanamkan melalui otoritas tunggal atau instruksi formal, 

melainkan tumbuh dari kesepakatan implisit yang terbentuk melalui praktik bersama. Doa 

bersama di mushola, pembacaan selawat dan Barzanji setelah salat Magrib, serta arak-arakan 

kembang endog pada pagi hari peringatan Maulid menjadi arena sosial tempat makna religius 

dinegosiasikan dan diteguhkan. Dalam konteks ini, religiositas hadir sebagai pengalaman sosial 

yang hidup dan kontekstual, selaras dengan realitas keseharian masyarakat Banyuwangi. 

Praktik pembacaan selawat dalam tradisi kembang endog-endogan juga sejalan dengan temuan 

Umami et al. (2024) yang menunjukkan bahwa selawat dalam ritual keagamaan lokal berfungsi 

sebagai media internalisasi nilai religius sekaligus penguat ikatan sosial jamaah. Dalam 

konteks Desa Kluncing, selawat tidak hanya dimaknai sebagai ibadah verbal, tetapi juga 

sebagai pengalaman religius kolektif yang menyatukan warga dalam suasana Maulid. 

Keterlibatan mushola sebagai pusat kegiatan memperlihatkan integrasi yang kuat antara 

ruang ibadah dan ruang sosial dalam kehidupan masyarakat Desa Kluncing. Mushola tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat pelaksanaan ritual keagamaan formal, tetapi juga menjadi 

ruang kerja kolektif warga pada sore hari, tempat persiapan simbol-simbol ritual, serta ruang 

pertemuan sosial yang memperkuat relasi antarwarga. Integrasi ini menunjukkan bahwa nilai 

religius dalam tradisi kembang endog-endogan tidak dipraktikkan secara terpisah dari 

kehidupan sosial, melainkan menyatu dalam aktivitas keseharian masyarakat. Religiusitas 

dengan demikian dijalankan melalui kebersamaan dan kerja kolektif, bukan semata-mata 

melalui kepatuhan individual terhadap ajaran normatif. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

464 
 

Nilai religius dalam tradisi ini juga direproduksi melalui mekanisme pendidikan sosial 

yang bersifat partisipatif dan kontekstual. Keterlibatan anak-anak dan lembaga pendidikan 

lokal, khususnya melalui partisipasi sekolah dasar dalam arak-arakan Maulid, menunjukkan 

bahwa nilai-nilai keagamaan ditransmisikan melalui pengalaman langsung dalam praktik 

ritual. Proses ini tidak berlangsung secara merata pada setiap tahapan kegiatan, namun tetap 

memperlihatkan bahwa sosialisasi religius berlangsung lintas ruang sosial—keluarga, 

masyarakat, dan sekolah—sehingga nilai keagamaan tertanam sebagai bagian dari pengalaman 

sosial anak sejak dini dalam konteks masyarakat Banyuwangi. Selain itu, praktik berbagi dan 

kontribusi sukarela dalam tradisi kembang endog-endogan mencerminkan nilai sedekah yang 

dipraktikkan secara kultural oleh masyarakat Desa Kluncing. Sedekah tidak dimaknai secara 

sempit sebagai pemberian materi dalam kerangka formal, melainkan sebagai kesediaan untuk 

menyumbangkan tenaga, waktu, dan sumber daya demi kepentingan bersama. Pembagian telur 

setelah arak-arakan, serta keterlibatan warga dalam menyiapkan konsumsi dan perlengkapan 

ritual, menunjukkan bagaimana nilai sedekah diwujudkan dalam bentuk praktik sosial yang 

sederhana dan kontekstual. Pemaknaan ini memperlihatkan adaptasi nilai religius Islam ke 

dalam kehidupan masyarakat pedesaan Banyuwangi tanpa kehilangan makna dasarnya. 

Jika dibandingkan dengan tradisi Maulid Nabi di daerah lain di Indonesia, temuan dari 

Desa Kluncing menunjukkan pola yang serupa sekaligus kekhasan lokal yang menonjol. 

Penelitian Farida (2020) mengenai tradisi Maulid Barzanji di Jawa Tengah menunjukkan 

bahwa nilai religius seperti kecintaan kepada Nabi dan kebersamaan ditransmisikan melalui 

pembacaan teks pujian dan doa bersama. Sementara itu, kajian Kurniawan (2024) tentang 

tradisi Tabut di Bengkulu memperlihatkan bahwa perayaan Maulid berfungsi sebagai sarana 

internalisasi nilai keagamaan sekaligus penguatan solidaritas sosial melalui simbol-simbol 

ritual yang khas. Berbeda dari kedua tradisi tersebut, tradisi kembang endog-endogan di 

Banyuwangi menonjolkan simbol material yang sederhana dan dekat dengan kehidupan sehari-

hari masyarakat desa, seperti telur dan bahan alam, sebagai medium utama penyampaian nilai 

religius. 

Perbandingan ini menunjukkan bahwa meskipun nilai-nilai Islam yang ditransmisikan 

relatif serupa, seperti kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW, rasa syukur, dan kebersamaan, 

bentuk simbolik dan praktik sosialnya sangat dipengaruhi oleh konteks budaya lokal. Dengan 

demikian, religiositas dalam tradisi kembang endog-endogan di Desa Kluncing dapat dipahami 

sebagai hasil konstruksi sosial yang dinamis. Tradisi ini memungkinkan ajaran Islam tetap 

relevan dan bermakna dalam kehidupan masyarakat Banyuwangi melalui praktik sosial-

keagamaan yang kontekstual, partisipatif, dan berakar pada pengalaman kolektif warga. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

465 
 

3. Implikasi Teoretis dan Praktis Tradisi Kembang Endog-Endogan 

Implikasi Teoretis 

Secara teoretis, temuan penelitian ini memperkaya kajian sosiologi agama dan 

antropologi budaya dengan menunjukkan bahwa praktik keagamaan lokal dapat dipahami 

sebagai arena integrasi antara simbolisme religius dan konstruksi sosial yang kontekstual. 

Tradisi kembang endog-endogan memperlihatkan bahwa makna religius tidak selalu dibangun 

melalui institusi formal atau penjelasan teologis yang sistematis, melainkan melalui praktik 

simbolik yang hidup dalam keseharian masyarakat. Hal ini menegaskan pandangan bahwa 

agama beroperasi tidak hanya sebagai sistem doktrin, tetapi juga sebagai sistem makna yang 

diproduksi dan direproduksi melalui interaksi sosial. 

Dalam perspektif simbolisme, temuan ini menguatkan argumen bahwa simbol-simbol 

material berfungsi sebagai medium utama dalam proses internalisasi nilai religius. Simbol 

telur, bunga, warna, dan rangkaian tidak bekerja secara terpisah, melainkan sebagai satu 

kesatuan praktik simbolik yang memungkinkan nilai keagamaan diterjemahkan ke dalam 

bahasa budaya lokal. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa simbolisme ritual 

bukan sekadar ornamen tradisi, tetapi merupakan mekanisme penting dalam menjaga relevansi 

ajaran agama di tengah perubahan sosial. Selain itu, dari sudut pandang konstruksi sosial, 

penelitian ini menunjukkan bahwa nilai religius dalam tradisi kembang endog-endogan 

terbentuk melalui kesepakatan kolektif dan praktik berulang lintas generasi. Nilai-nilai tersebut 

tidak dipaksakan dari atas, tetapi tumbuh dari partisipasi warga dalam ritual bersama. Temuan 

ini berkontribusi pada pengembangan kajian sosiologi agama dengan menegaskan pentingnya 

praktik sosial sebagai ruang produksi religiositas yang kontekstual. 

Implikasi Praktis 

Secara praktis, penelitian ini memberikan pemahaman bahwa pelestarian tradisi 

keagamaan lokal tidak harus dilakukan dengan mempertahankan bentuk lama secara kaku. 

Keberlanjutan tradisi kembang endog-endogan justru ditopang oleh fleksibilitas masyarakat 

dalam menyesuaikan bentuk dan praktik tradisi tanpa menghilangkan makna inti. Hal ini 

menunjukkan bahwa adaptasi dapat menjadi strategi pelestarian yang efektif, terutama dalam 

menghadapi perubahan sosial dan preferensi generasi muda. 

Temuan penelitian juga memiliki implikasi bagi praktik pendidikan keagamaan dan 

kebudayaan di tingkat lokal. Keterlibatan anak-anak dan lembaga pendidikan dalam tradisi 

Maulid menunjukkan bahwa pembelajaran nilai religius dapat dilakukan secara kontekstual 

melalui pengalaman langsung, bukan hanya melalui pengajaran formal. Pendekatan ini dapat 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

466 
 

menjadi rujukan bagi pengembangan pendidikan karakter dan keagamaan yang berbasis 

budaya lokal. 

Bagi pemangku kepentingan di tingkat desa dan daerah, penelitian ini menegaskan 

pentingnya mendukung tradisi keagamaan lokal sebagai bagian dari penguatan identitas sosial 

dan kohesi masyarakat. Dukungan tersebut tidak harus berupa intervensi struktural yang 

berlebihan, tetapi dapat dilakukan melalui fasilitasi ruang, waktu, dan partisipasi masyarakat 

agar tradisi tetap hidup dan bermakna. 

PENUTUP 

Simpulan  

Penelitian ini menjelaskan makna kultural, nilai religius, serta fungsi sosial tradisi 

kembang endog-endogan dalam peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW di Desa Kluncing, 

Kecamatan Licin, Banyuwangi. Berdasarkan temuan lapangan, dapat disimpulkan bahwa 

tradisi kembang endog-endogan dimaknai oleh masyarakat sebagai praktik budaya-religius 

yang hidup, di mana ajaran Islam diinternalisasi melalui simbol material, pengalaman ritual, 

dan keterlibatan kolektif warga, bukan melalui pengajaran normatif yang formal.  

Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa simbol-simbol material seperti telur, 

warna, dan rangkaian berbahan alami berfungsi sebagai medium kultural untuk 

menerjemahkan makna Maulid ke dalam pengalaman sosial yang mudah dipahami, terutama 

telur yang menjadi simbol kelahiran. Tradisi ini juga berperan sebagai penanda identitas sosial 

masyarakat Desa Kluncing dalam konteks budaya Banyuwangi, serta menjadi ruang produksi 

modal sosial melalui praktik gotong royong, kepercayaan antarwarga, dan jaringan sosial yang 

terbentuk selama rangkaian kegiatan. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian 

antropologi simbolik dan sosiologi agama dengan menunjukkan bahwa simbol religius bekerja 

secara kontekstual sebagai lived religion—dihidupi melalui praktik sosial yang membumi. 

Tradisi kembang endog-endogan memperlihatkan bahwa ritual keagamaan lokal tidak hanya 

merepresentasikan nilai, tetapi juga memproduksi kohesi sosial dan memperkuat identitas 

kolektif secara simultan. Temuan ini memperkuat teori simbolisme Geertz dan modal sosial 

Putnam dengan bukti empiris dari praktik ritual lokal di tingkat desa. 

Kontribusi praktis penelitian ini terletak pada pemahaman bahwa pelestarian tradisi 

keagamaan lokal tidak harus bersifat kaku, melainkan dapat dilakukan melalui adaptasi bentuk 

tanpa menghilangkan makna inti. Hal ini relevan bagi upaya pelestarian budaya berbasis 

komunitas di tengah perubahan sosial. Penelitian ini memiliki keterbatasan pada cakupan 

lokasi yang hanya berfokus pada satu desa serta pendekatan kualitatif yang tidak dimaksudkan 

untuk generalisasi luas. Oleh karena itu, penelitian lanjutan dengan perbandingan antarwilayah 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

467 
 

di Banyuwangi atau pendekatan etnografi jangka panjang disarankan untuk memperdalam 

pemahaman dinamika tradisi Maulid berbasis budaya lokal. 

Saran 

Penelitian ini merekomendasikan agar pelestarian tradisi kembang endog-endogan di 

Desa Kluncing tetap berfokus pada keberlanjutan praktik kolektif dan makna religius-

sosialnya, bukan sekadar bentuk seremonial. Pemerintah daerah dapat mendukung pelestarian 

tradisi ini melalui pendekatan edukatif dan berbasis komunitas tanpa menghilangkan nilai 

lokalnya. Bagi peneliti selanjutnya, kajian komparatif antarwilayah atau penelitian dengan 

pendekatan etnografi yang lebih panjang disarankan untuk memahami dinamika perubahan 

partisipasi dan keberlanjutan tradisi dalam konteks masyarakat kontemporer. 

DAFTAR PUSTAKA 

Badan Pusat Statistik Kabupaten Banyuwangi. (2024). Kecamatan Licin dalam angka 2024. 

BPS Kabupaten Banyuwangi. 

Bastian, R. H., Mualif, A., Novita, G., Ulum, M. H. T., & Asriana, D. (2024). Menggali 

Keberkahan Di Bulan Maulid Melalui Pembacaan Kitab Al Barzanji Di Desa Karang 

Mekar. Prosiding Seminar Nasional Pengabdian Masyarakat, 4(November), 438–446. 

https://journal.unucirebon.ac.id/index.php/prosiding-semnas/article/view/974 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (4th ed.) (4th ed.). Sage Publications. 

DeWalt, K. M., & DeWalt, B. R. (2019). Participant observation: A guide for fieldworkers (3rd 

ed.). Rowman & Littlefield. 

Durkheim, É. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). Free Press. 

(Original work published 1912) 

Farida. (2020). Ritual Maulid Nabi dan pembentukan identitas keagamaan masyarakat Jawa. 

Jurnal Sosiologi Agama, 14(2), 155–170.  

Geertz. (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. 

Gobel, S. Van, Ibrahim, R., Tanipu, F., & Bumulo, S. (2025). Tradisi Mogimbalru di Kecamatan 

Atinggola , Kabupaten Gorontalo Utara Mogimbalru Tradition in Atinggola Subdistrict 

, North Gorontalo Regency. Sosiologi Jurnal Penelitian Dan Pengabdian Kepada 

Masyarakat, 2(2), 100–109. 

Jaitun. (2022). Nilai – Nilai Pendidikan Islam Dalam Perayaan Maulid Nabi Muhammad Saw 

Di Kelurahan Kamonji Kec. Palu Barat Kota Palu. Jurnal Universitas Islam Negeri 

(UIN) Datokarama Palu. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 

Kurniawan, A. R. (2024). Simbol dan Ritual dalam Tradisi Tabut di Bengkulu: Kajian 

Antropologis dengan Pendekatan Teori Ruang Henri Lefebvre dan Teori Simbolik 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 

  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

468 
 

Clifford Geertz. Journal of Comparative Study of Religions, 5(1), 65–84. 

https://doi.org/10.21111/jcsr.v5i1.13058 

Maulidin, S., Nopriyadi, & Latif Nawawi, M. (2024). Kearifan Lokal dalam Tradisi 

Keislaman : Memahami Kontribusi Budaya Islam di Indonesia. ISEDU : Islamic 

Education Journal, 2(2), 41–50. https://doi.org/10.59966/isedu.v2i2.1473 

Miles MB, Huberman AM, S. J. (2018). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (4th 

ed.). Sage Publications. 

Moh. Subthi Buchori, I. L. (2025). The Prophet’s Mawlid: Integration Of Spiritual, Cultural, 

And Character Education Values In Indonesian Multicultural Society. Jurnal Prodi 

Pendidikan Agama Islam Unira Malang, 4(2), 55–69. 

https://ejournal.uniramalang.ac.id/jipi/article/view/8154/4534 

Noble, H., & Heale, R. (2019). Triangulation in research, with examples. Evidence-Based 

Nursing, 22(3), 67–68. https://doi.org/10.1136/ebnurs-2019-103145 

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. New 

York: Simon & Schuster. 

Singgalen, Y. A. (2020). Intensifikasi modal sosial melalui modal ritual di Indonesia. Sodality: 

Jurnal Sosiologi Pedesaan, 8(1), 82–104.  

Singgalen, Y. A. (2020). Intensifikasi Modal Sosial melalui Modal Ritual di Indonesia. 

Sodality: Jurnal Sosiologi Pedesaan, 08(01), 82–104. 

https://doi.org/10.22500/8202029421 

Soekanto S. (2012). Sosiologi: Suatu Pengantar. Rajawali Pres. 

Triatmodjo, S., Burhan, M. A., Prasetya, H. B., Budiarti, E., & Fernando, H. (2023). Cultural 

hybridization in the veneration of a Javanese local hero as a kongco at Lasem’s Gie 

Yong Bio Chinese temple during Indonesia’s reformation Era.Cogent Arts and 

Humanities, 10(1). https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2254045 

Umami, K., Ahmad Muzayyin, & Muhammad Yani. (2024). Peran Shalawat Sebagai Media 

Dakwah Dalam Meningkatkan Religiusitas Masyarakat Di Majelis Shalawat Rosul 

Lombok Timur. MADDINA: Jurnal Manajemen Dakwah, 1(1), 15–24. 

https://doi.org/10.37216/maddina.v1i1.1176 

Uswatun, K. (2025). Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Maulid Nabi Saw Di Desa 

Kaligayam Kecamatan Talang Kabupaten Tega [Uin Prof. K.H Saifuddin Zuhri.]. 

http://repository.uinsaizu.ac.id/id/eprint/29038 

Zoltán Szombathy. (2021). A Trust from the Ancestors: Islamic Ethics and Local Tradition in a 

Syncretistic Ritual in East-Central Sulawesi. Die Welt Des Islams, 61(4), 448–474. 

https://www.jstor.org/stable/27108493 

 


