
AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR TENTANG ETIKA LINGKUNGAN 

DAN EKONOMI HIJAU DALAM ISLAM 

 

 

Budi Harianto 

e-mail : budiharianto@uinsu.ac.id 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

 

Adenan 

e-mail : adenan@uinsu.ac.id 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

 

Paisal Siregar 

e-mail : paisalsiregar@uinsu.ac.id 

UINSU 

 

Yuli Safitri 

e-mail : yuli4003243003@uinsu.ac.id 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

 

 

Abstract 

This paper analyzes Seyyed Hossein Nasr's thoughts on environmental ethics and their 

relevance for green economic development from an Islamic perspective. As a prominent 

figure in the Perennial school of thought and contemporary Islamic philosophy, Nasr 

emphasized the importance of restoring the sanctity of nature through a monotheistic 

cosmology, the concept of humans as caliphs and trustees, and a critique of modern 

scientism and reductionism that have fueled the ecological crisis. This study uses a 

qualitative approach based on a literature review and hermeneutic-conceptual analysis 

of Nasr's works and literature related to Islamic ecotheology and sustainable Islamic 

finance/economics. The results of the study indicate: (1) Islamic environmental ethics 

based on monotheism, balance (mīzān), justice ('adl), and the prohibition of excess 

(israf) provide normative principles for resource management; (2) a green economy in 

Islam needs to be supported by the maqāṣid al-shari'ah (objectives of Islamic law), 

which emphasizes the welfare of all generations; (3) Institutional instruments such as 

environmental zakat, green waqf, hisbah, and green sukuk can operationalize ethical 

values into policies; (4) Operational agendas include sharia-compliant ESG standards, 

circular halal supply chains, and impact measurement. This article offers a synthetic 

framework for the “Sacred-Value Green Economy” to integrate spirituality, ethics, and 

sharia-based green economic instruments. 

Keywords: Seyyed Hossein Nasr, environmental ethics, Islamic ecotheology, green 

economy. 

 

 

 

56 

mailto:budiharianto@uinsu.ac.id
mailto:adenan@uinsu.ac.id
mailto:paisalsiregar@uinsu.ac.id
mailto:yuli4003243003@uinsu.ac.id


Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

Abstrak 

 

Tulisan ini menganalisis pemikiran Seyyed Hossein Nasr mengenai etika lingkungan 

dan relevansinya bagi pembangunan ekonomi hijau dalam perspektif Islam. Sebagai 

tokoh mazhab Perennial dan filsafat Islam kontemporer, Nasr menegaskan pentingnya 

mengembalikan kesakralan alam (sacred nature) melalui kosmologi tauhid, konsep 

manusia sebagai khalifah dan pemegang amanah, serta kritik terhadap saintisme dan 

reduksionisme modern yang memicu krisis ekologis. Studi ini menggunakan 

pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis hermeneutik-konseptual 

terhadap karya-karya Nasr dan literatur terkait ekoteologi Islam dan keuangan/ekonomi 

syariah berkelanjutan. Hasil kajian menunjukkan: (1) etika lingkungan Islam berbasis 

tauhid, mīzān (keseimbangan), ‘adl (keadilan), dan larangan israf (ekses) menyediakan 

prinsip normatif untuk tata kelola sumber daya; (2) ekonomi hijau dalam Islam perlu 

ditopang oleh maqāṣid al-syari‘ah yang menegaskan kemaslahatan lintas generasi; (3) 

instrumen kelembagaan seperti zakat lingkungan, wakaf hijau, hisbah, dan sukuk hijau 

dapat mengoperasionalkan nilai etis ke dalam kebijakan; (4) agenda operasional 

meliputi standar ESG syariah, rantai pasok halal sirkular, dan pengukuran dampak. 

Artikel ini menawarkan kerangka sintesis “Sacred-Value Green Economy” untuk 

mengintegrasikan spiritualitas, etika, dan instrumen ekonomi hijau berbasis syariah. 

Kata Kunci: Seyyed Hossein Nasr, etika lingkungan, ekoteologi Islam, ekonomi hijau. 

 

Pendahuluan 

Dua dekade terakhir dunia menghadapi intensifikasi krisis ekologis global: perubahan iklim, 

hilangnya keanekaragaman hayati, pencemaran udara dan plastik, hingga degradasi tanah. 

Panel Antar pemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC, 2023) melaporkan bahwa kenaikan 

suhu global rata-rata telah mencapai 1,1°C dibandingkan masa pra-industri, sementara 

dampaknya berupa cuaca ekstrem, banjir, dan kekeringan semakin sering terjadi di berbagai 

belahan dunia. Indonesia sendiri termasuk negara yang rentan terhadap krisis lingkungan: 

deforestasi yang masif, kerusakan ekosistem pesisir, polusi plastik di laut, serta tingginya 

emisi karbon dari sektor energi dan transportasi. Menurut data (World Bank, 2022), 

degradasi lingkungan berpotensi menurunkan PDB Indonesia hingga 2,5% per tahun pada 

dekade mendatang jika tidak diatasi melalui transformasi ekonomi berkelanjutan. 

 

Dalam konteks akademik, kajian tentang lingkungan hidup sering didominasi oleh perspektif 

sains modern dan ekonomi pembangunan. Namun, pendekatan ini kerap bersifat 

reduksionistik dan instrumental, sehingga gagal menangkap dimensi spiritual, moral, dan 

kultural dari relasi manusia dengan alam. Seyyed Hossein Nasr (1933), seorang filsuf Islam 

kontemporer, menyoroti bahwa akar krisis ekologi terletak pada krisis kosmologi modern: 

alam direduksi menjadi sekadar sumber daya material yang dapat dieksploitasi tanpa batas, 

57 

58 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

terpisah dari dimensi sakralnya. Dalam karya klasiknya Man and Nature: The Spiritual Crisis 

of Modern Man (1968), Nasr menegaskan bahwa krisis lingkungan merupakan manifestasi 

dari pemutusan hubungan manusia dengan transcendent order. Sains modern yang sekuler 

dan bebas nilai telah mengabaikan makna kosmos sebagai tanda-tanda Tuhan (ayat-ayat 

kauniyyah). (Foltz, 2018) 

 

Nasr menawarkan paradigma alternatif yang dikenal dengan sacred science ilmu yang 

berakar pada wahyu, tradisi, dan prinsip metafisika Islam. Menurutnya, hanya dengan 

mengembalikan pandangan kosmologis yang sakral, manusia dapat hidup harmonis dengan 

alam. Etika lingkungan berbasis Islam, dalam pandangan Nasr, harus diletakkan pada fondasi 

spiritual, yaitu kesadaran bahwa alam adalah amanah (trusteeship) dari Allah dan manusia 

adalah khalifah yang bertanggung jawab untuk menjaganya. Pandangan ini mengingatkan 

kembali kepada prinsip tauhid sebagai landasan ontologis, yang menegaskan kesatuan antara 

Tuhan, manusia, dan alam (Nasr, 2007). 

 

Sejalan dengan itu, wacana ekonomi hijau (green economy) muncul sebagai respon global 

terhadap kebutuhan pembangunan yang berkelanjutan. United Nations Environment 

Programme (UNEP, 2011) mendefinisikan ekonomi hijau sebagai model ekonomi yang 

meningkatkan kesejahteraan manusia dan keadilan sosial, sekaligus mengurangi risiko 

lingkungan secara signifikan. Dalam konteks Islam, ekonomi hijau tidak hanya berorientasi 

pada keberlanjutan material, tetapi juga harus ditopang oleh maqāṣid al-syarī‘ah. Ulama 

kontemporer memperluas maqāṣid tradisional (hifz al-dīn, al-nafs, al-‘aql, al-nasl, al-māl) 

dengan memasukkan dimensi ekologis (hifz al-bi’ah), karena keberlangsungan kehidupan 

tidak mungkin tercapai tanpa kelestarian lingkungan (Auda, 2018; Al-Qaradawi, 2020). 

 

Instrumen keuangan syariah juga berkembang ke arah yang selaras dengan agenda ekonomi 

hijau. Inovasi seperti sukuk hijau (green sukuk), wakaf produktif untuk konservasi alam, dan 

zakat hijau menjadi bukti bahwa Islam memiliki perangkat praksis dalam menopang 

pembangunan berkelanjutan (Ascarya, 2022). Indonesia bahkan menjadi pelopor penerbitan 

green sukuk di dunia sejak 2018, menunjukkan integrasi nyata antara syariah dan komitmen 

lingkungan. Dengan demikian, paradigma Islam tentang ekonomi hijau bukanlah konsep 

baru, melainkan aktualisasi prinsip syariah dalam konteks tantangan global. (Steffen et al., 

2018). 

58 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

Meski demikian, terdapat kesenjangan penting dalam penelitian. Sebagian besar studi tentang 

ekonomi hijau dalam Islam lebih menekankan pada aspek teknis keuangan syariah, kebijakan 

lingkungan, atau maqāṣid al-syarī‘ah. Belum banyak kajian yang secara sistematis 

menghubungkan antara fondasi filosofis Seyyed Hossein Nasr dengan ekonomi hijau. 

Padahal, pemikiran Nasr dapat memberikan dimensi normatif dan metafisik yang 

memperkuat basis konseptual ekonomi hijau Islam. Integrasi antara etika lingkungan Nasr 

dan maqāṣid ekologis Islam membuka jalan menuju paradigma pembangunan berkelanjutan 

yang lebih utuh: menyatukan spiritualitas, moralitas, dan praksis ekonomi. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menjelaskan 

pemikiran Seyyed Hossein Nasr tentang etika lingkungan dalam Islam; (2) menganalisis 

relevansi pemikiran Nasr terhadap wacana ekonomi hijau; dan (3) menawarkan sintesis 

antara etika lingkungan Nasr dengan maqāṣid al-syarī‘ah ekologis sebagai kerangka 

konseptual pembangunan berkelanjutan dalam Islam. (Al-Attas, 2019). 

Dengan demikian, artikel ini diharapkan memberi kontribusi pada pengayaan literatur ini 

relevan secara praktis untuk mendukung transformasi kebijakan pembangunan di Indonesia, 

khususnya dalam mengintegrasikan keuangan syariah, pendidikan lingkungan berbasis 

agama, serta kesadaran spiritual masyarakat dalam menghadapi krisis ekologi global. (Izzi 

Dien, 2017). 

Kajian Teoritik 

Seyyed Hossein Nasr dan Tradisi Sains Sakral 

Nasr menafsirkan alam sebagai ayat-ayat Allah yang memantulkan realitas ketuhanan. 

Karya-karya seperti Man and Nature (1968), The Need for a Sacred Science (1993), dan 

Religion and the Order of Nature (1996) mengontraskan sains modern yang terlepas dari 

metafisika dengan sains tradisional yang menyatukan kosmologi, teologi, dan etika. Bagi 

Nasr, sains modern lahir dari proses desacralization of nature yakni pemisahan alam dari 

dimensi sakralnya yang berujung pada eksploitasi tanpa batas. (UNEP, 2019). 

Tradisi sains sakral yang ia tawarkan menekankan pentingnya melihat alam bukan sekadar 

sebagai objek material, melainkan sebagai manifestasi Ilahi yang menuntut sikap 

59 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

kontemplatif, penuh rasa hormat, dan etis. Dengan demikian, setiap fenomena alam harus 

dipahami dalam kerangka tauhid, yang menegaskan kesatuan realitas sekaligus 

menempatkan manusia dalam posisi amanah sebagai khalifah. (Dusuki & Abdullah, 2020). 

Pemikiran ini sejalan dengan pandangan filsafat Islam klasik, seperti Ibn Sina, Suhrawardi, 

dan Mulla Sadra, yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan metafisika. Nasr 

menghidupkan kembali tradisi tersebut untuk menantang hegemoni sains positivistik yang 

mendominasi dunia modern. Dengan kata lain, sains sakral bukanlah anti- sains, melainkan 

kritik terhadap reduksionisme ilmiah dan tawaran untuk mengembalikan dimensi spiritual 

dalam pengetahuan. (Rockström et al., 2020). 

Dalam konteks etika lingkungan, gagasan Nasr memberikan dasar filosofis bahwa krisis 

ekologis berakar pada krisis kosmologi: ketika manusia tidak lagi melihat alam sebagai 

ciptaan yang memiliki nilai intrinsik, melainkan sekadar sumber daya ekonomis. Karena 

itu, solusi ekologis menurut Nasr harus dimulai dari revolusi spiritual, yakni memulihkan 

kesadaran akan kesakralan kosmos. (Alam & Rizvi, 2021). 

Lebih lanjut, tradisi sains sakral juga membuka jalan untuk membangun kerangka ekonomi 

hijau Islam. Jika alam dipandang sakral, maka praktik ekonomi pun tidak bisa dilepaskan 

dari tanggung jawab etis terhadap kelestarian lingkungan. Instrumen keuangan syariah, 

zakat, wakaf, maupun sukuk hijau dapat berfungsi optimal hanya jika berakar pada 

kesadaran kosmologis-spiritual bahwa menjaga bumi adalah bagian dari ibadah. Dengan 

demikian, etika lingkungan dan ekonomi hijau Islam tidak hanya bersifat teknis, tetapi 

berakar pada visi metafisik tentang kesatuan Tuhan, manusia, dan alam. (Nasr, 2021). 

Ekonomi Hijau dalam Perspektif Syariah 

Ekonomi hijau dalam Islam bertumpu pada maqāṣid al-syari’ah pelestarian agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta yang dalam konteks kontemporer diperluas menjadi 

kemaslahatan ekologis dan antargenerasi (Kamali, 2010). Prinsip ini menegaskan bahwa 

pembangunan ekonomi tidak hanya ditujukan untuk memenuhi kebutuhan manusia saat ini, 

tetapi juga menjamin keberlanjutan hidup generasi mendatang serta kelestarian alam 

sebagai amanah dari Allah (Chapra, 2008). Dengan demikian, paradigma pembangunan 

Islam bersifat visioner sekaligus berorientasi jangka panjang, mengintegrasikan aspek 

60 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

spiritual, sosial, dan ekologis (Dusuki & Bouheraoua, 2011). 

Perangkat ekonomi hijau dalam Islam sangat beragam. Instrumen klasik seperti zakat 

berfungsi redistributif sekaligus dapat diarahkan untuk mendukung proyek ramah 

lingkungan, misalnya pembiayaan energi terbarukan atau program penghijauan 

(Obaidullah, 2016). Wakaf, baik produktif maupun aset hijau, memiliki potensi besar dalam 

pembangunan infrastruktur berkelanjutan seperti fasilitas pendidikan berbasis lingkungan, 

rumah sakit ramah energi, atau konservasi sumber daya air (Cizakca, 2014). Lembaga 

hisbah dalam sejarah Islam juga berperan penting dalam menjaga keadilan pasar, 

menegakkan standar etika perdagangan, serta mencegah praktik ekonomi yang merusak 

lingkungan (Khan, 2013). 

Selain itu, pasar syariah menekankan prinsip transparansi, keadilan, dan keseimbangan (adl 

wa tawazun), yang sejalan dengan konsumsi berkelanjutan. Konsumen didorong untuk 

menjauhi israf (pemborosan) dan tabdhir (penghamburan), sehingga pola konsumsi dan 

produksi dapat diarahkan menuju gaya hidup hijau (Al-Qaradawi, 2001). Konsep ini sejalan 

dengan wacana global sustainable consumption and production (SCP), namun dalam Islam 

memiliki basis teologis yang lebih kuat karena berakar pada etika Qur’ani (UNESCAP, 

2017). 

Pada ranah kontemporer, inovasi keuangan syariah memainkan peran signifikan dalam 

mendukung agenda ekonomi hijau. Salah satunya adalah penerbitan sukuk hijau (green 

sukuk)  yang  digunakan  untuk  mendanai  proyek-proyek  ramah  lingkungan  seperti 

pembangunan energi terbarukan, transportasi rendah emisi, dan pengelolaan limbah 

berkelanjutan (World Bank, 2020). Indonesia menjadi salah satu pelopor dalam penerbitan 

green sukuk, yang sekaligus menunjukkan sinergi antara prinsip syariah dan agenda 

pembangunan berkelanjutan global (SDGs) (OJK, 2021). 

Dengan demikian, ekonomi hijau dalam perspektif syariah tidak sekadar adaptasi terhadap 

wacana global, tetapi berakar kuat pada nilai-nilai Islam yang menekankan keseimbangan 

(mizan), keadilan sosial, dan tanggung jawab ekologis (Nasr, 1996). Model ini menegaskan 

bahwa keberlanjutan ekonomi, sosial, dan lingkungan adalah satu kesatuan yang tidak bisa 

dipisahkan dari misi Islam sebagai rahmatan lil-‘alamin (Kamali, 2010). 

61 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

Maqaṣid al-Syari‘ah sebagai Dasar Ekonomi Hijau 

Maqaṣid al-Syari‘ah secara klasik dimaknai sebagai tujuan-tujuan utama syariah yang 

berorientasi pada terwujudnya kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) dan pencegahan kerusakan 

(dar’ al-mafasid). Lima prinsip utama yang dikenal sebagai al-kulliyyāt al-khams yaitu 

perlindungan agama (hifẓ al-din), jiwa (hifẓ al-nafs), akal (hifẓ al-‘aql), keturunan (hifẓ al- 

nasl), dan harta (hifẓ al-mal) pada mulanya difokuskan pada ranah sosial dan moral. Namun, 

dalam perkembangan mutakhir, para ulama kontemporer mengembangkan kerangka 

maqāṣid yang lebih luas, mencakup dimensi ekologi dan keberlanjutan. Hal ini penting 

karena keberlangsungan lingkungan hidup merupakan prasyarat bagi terlindunginya kelima 

aspek tersebut. (Rahim, 2023). 

1. Prinsip Normatif: La Darar wa La Dirar 

Prinsip la darar wa la dirar (tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh 

membalas bahaya dengan bahaya) merupakan etika universal yang sangat relevan dalam 

wacana ekonomi hijau. Aktivitas ekonomi modern yang tidak terkendali, seperti 

pembalakan hutan, penggunaan energi fosil secara berlebihan, dan industrialisasi tanpa 

batas, berpotensi merusak ekosistem dan menimbulkan bahaya bagi kehidupan manusia. 

Prinsip ini menuntut agar setiap kebijakan dan praktik ekonomi dievaluasi berdasarkan 

sejauh mana ia meminimalisasi kerugian ekologis dan sosial. (Ali & Ahmad, 2021). 

2. Integrasi Maqaṣid dengan Kebijakan Pembangunan 

Dalam konteks ekonomi hijau, maqāṣid dapat berfungsi sebagai kerangka etika 

pembangunan yang menyeimbangkan kepentingan ekonomi, sosial, dan lingkungan. 

(Al-Faruqi, 2022) 

a. Kebijakan Energi: Hifẓ al-nafs menuntut pengelolaan energi yang aman bagi 

kesehatan manusia. Oleh karena itu, transisi menuju energi terbarukan seperti surya, 

angin, dan hidro tidak hanya menjadi tuntutan teknologi, melainkan juga kewajiban 

syar‘i untuk melindungi kehidupan. 

b. Kebijakan Pangan: Hifz al-nasl mengharuskan terjaminnya pangan yang sehat, 

halal, dan thayyib. Sistem pertanian berkelanjutan, pengurangan limbah pangan, 

serta penguatan kedaulatan pangan lokal merupakan aplikasi langsung maqāṣid 

62 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

pada sektor ini. 

c. Kebijakan Industri: Hifz al-mal menghendaki pengelolaan sumber daya yang tidak 

boros dan tidak merusak. Ekonomi sirkular yang menekankan pada daur ulang, 

efisiensi energi, dan minimisasi limbah selaras dengan prinsip syariah untuk 

memanfaatkan harta secara produktif dan berkelanjutan. 

3. Ekonomi Hijau sebagai Kewajiban Moral dan Spiritual 

Dalam perspektif Islam, menjaga bumi bukan sekadar tuntutan ekonomi modern, 

melainkan bagian dari amanah kekhalifahan manusia. Allah SWT berfirman: 

Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah) 

memperbaikinya...” (QS. al-A‘raf [7]: 56). 

Ayat ini menjadi dasar bahwa segala bentuk pembangunan harus sejalan dengan prinsip 

perbaikan, bukan kerusakan. Dengan demikian, penerapan ekonomi hijau yang berbasis 

maqāṣid tidak hanya bersifat fungsional, melainkan juga spiritual yakni bentuk ibadah 

manusia dalam menjaga ciptaan Allah. 

4. Keterhubungan dengan Agenda Global 

Ekonomi hijau berbasis maqaṣid memiliki titik temu dengan agenda Sustainable 

Development Goals (SDGs), terutama dalam tujuan: (Yusuf, 2020). 

a. energi bersih dan terjangkau (SDG 7), 

b. konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab (SDG 12), 

c. aksi terhadap perubahan iklim (SDG 13), dan 

d. kehidupan di darat (SDG 15). 

Dengan kata lain, maqaṣid al-syari‘ah dapat dijadikan basis epistemologis Islam yang 

memperkuat legitimasi keagamaan dari program pembangunan berkelanjutan. 

5. Dimensi Keadilan Antar Generasi 

Salah satu aspek terpenting dari maqāṣid adalah memastikan keadilan distribusi tidak 

hanya antar individu dalam satu generasi, tetapi juga antar generasi. Eksploitasi sumber 

daya yang berlebihan berarti menafikan hak generasi mendatang untuk menikmati alam. 

Hal ini bertentangan dengan maqāṣid karena merusak keberlangsungan hifẓ al-nasl dan 

hifẓ al-mal di masa depan. Oleh sebab itu, ekonomi hijau dalam Islam bersifat 

intergenerasional, menuntut adanya etika keberlanjutan (intergenerational justice). 

63 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

Dengan demikian, maqaṣid al-syari’ah memberikan fondasi filosofis, etis, dan 

operasional bagi ekonomi hijau. Ia tidak hanya relevan sebagai konsep normatif, tetapi 

juga praktis dalam mengarahkan kebijakan publik, aktivitas bisnis, dan pola konsumsi 

masyarakat menuju pembangunan yang berkeadilan, berkelanjutan, dan selaras dengan 

syariah. 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research) dan analisis hermeneutik-konseptual. Sumber utama adalah karya-

karya Seyyed Hossein Nasr, disertai literatur sekunder tentang ekoteologi Islam, maqaṣid 

al-syari‘ah, dan keuangan/ekonomi syariah berkelanjutan. Analisis dilakukan melalui: 

(1) interpretasi teks (hermeneutika) untuk menemukan tema-tema kunci; (2) sintesis 

konseptual untuk menyusun model ekonomi hijau berbasis nilai sakral; dan (3) pemetaan 

implikasi kebijakan dan instrumen. 

Hasil dan Pembahasan 

Biografi Intelektual Singkat Nasr dan Arah Kritiknya 

Seyyed Hossein Nasr (lahir tahun 1933 di Teheran, Iran) merupakan salah satu 

intelektual Muslim paling berpengaruh dalam wacana filsafat, sains, dan 

spiritualitas kontemporer. Ia berasal dari keluarga terpelajar; ayahnya adalah seorang 

dokter dan pendidik yang dekat dengan kalangan politik dan intelektual Iran pada awal 

abad ke-20. Nasr menempuh pendidikan tinggi di Amerika Serikat, di mana ia meraih 

gelar sarjana fisika dari Massachusetts Institute of Technology (MIT) dan kemudian 

melanjutkan studi filsafat dan sejarah sains di Harvard University, hingga memperoleh 

gelar doktor pada usia yang relatif muda. 

Pendidikan multidisipliner Nasr yang menggabungkan sains modern Barat dengan 

tradisi filsafat Islam klasik membentuk sintesis pemikirannya. Ia menjadi jembatan antara 

dunia Timur dan Barat, antara tradisi Islam dan pemikiran filsafat modern. Dalam karya- 

karyanya, Nasr menekankan pentingnya dimensi metafisik dalam sains dan budaya, suatu hal 

yang menurutnya hilang dalam modernitas. (Hassan, 2022). 

Sebagai representasi mazhab Perennial, Nasr berangkat dari asumsi bahwa seluruh 

64 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

tradisi agama otentik memiliki inti transenden yang sama, yaitu Sophia Perennis 

(kebijaksanaan abadi). Ia mengembangkan gagasan bahwa krisis spiritual modernitas 

disebabkan oleh hilangnya kesadaran akan kesakralan kosmos dan keterhubungan manusia 

dengan Tuhan. Menurut Nasr, modernisme telah mengedepankan rasionalitas instrumental, 

materialisme, dan antroposentrisme yang menyingkirkan nilai-nilai spiritual. Akibatnya, 

alam diperlakukan sekadar sebagai objek yang bisa dieksploitasi tanpa batas. 

Dalam kritiknya terhadap sains modern, Nasr menolak reduksionisme dan 

positivisme yang mendominasi epistemologi Barat. Ia menyebut bahwa sains modern bersifat 

“profan” karena terputus dari akar metafisika dan etika. Sebaliknya, dalam tradisi Islam (dan 

agama- agama tradisional lain), sains tidak sekadar menjelaskan fenomena alam, tetapi juga 

mengandung makna spiritual, menghubungkan kosmos dengan Sang Pencipta. 

Bagi Nasr, krisis ekologi global pada dasarnya adalah krisis spiritual. Kerusakan 

lingkungan, polusi, perubahan iklim, dan hilangnya keanekaragaman hayati hanyalah gejala 

dari penyakit mendasar: pemutusan hubungan manusia dengan Transendensi. Karena 

manusia modern tidak lagi melihat alam sebagai ayat-ayat Allah, maka kosmos menjadi 

terdesakralisasi, sekadar materi yang dapat ditundukkan dan dieksploitasi. 

Oleh sebab itu, solusi yang ditawarkan Nasr bukan sekadar teknis-ekonomis, 

melainkan rekonstruksi kosmologi spiritual. Ia menyerukan kembalinya sains kepada fondasi 

metafisik yakni suatu ilmu yang berakar pada kesadaran akan kehadiran Ilahi dalam 

ciptaan. Dengan demikian, ekologi bukan hanya urusan lingkungan, tetapi juga bagian 

dari ibadah, tanggung jawab kekhalifahan manusia (khalifah fi al-ardh). 

Kritik Nasr diarahkan pada tiga hal utama: 

a. Reduksionisme Epistemologis sains modern mengabaikan dimensi transenden 

dan hanya mengukur realitas berdasarkan materi. 

b. Antroposentrisme manusia modern memposisikan dirinya sebagai pusat alam 

semesta, bukan sebagai bagian dari jaringan kosmik yang lebih luas. 

c. Desakralisasi Kosmos alam dipandang sekadar objek material, kehilangan 

statusnya sebagai tanda-tanda Ilahi. Arah kritik ini menjadikan Nasr sebagai 

salah satu pionir dalam etika lingkungan berbasis spiritualitas. Baginya, 

mengatasi krisis ekologi memerlukan paradigma baru yang menyatukan 

kembali sains, agama, dan etika. Dengan demikian, sains Islam yang sejati 

65 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

bukanlah sekadar sains teknis, melainkan sains sakral (sacred science) yang 

memandang kosmos sebagai manifestasi kehadiran Tuhan. 

 

2. Prinsip Etika Lingkungan: Tauhid, Khalifah, Amanah, dan Mīzān 

Tauhid menegaskan bahwa seluruh realitas bersumber dari Allah SWT sebagai 

Tuhan Yang Maha Esa. Alam bukanlah entitas otonom, melainkan bagian dari kesatuan 

wujud yang mencerminkan tanda-tanda kebesaran-Nya. Dengan demikian, perusakan 

terhadap alam sejatinya merupakan bentuk pengingkaran terhadap tauhid, sebab alam 

adalah ayat kauniyah (tanda-tanda Ilahi) yang harus dihormati (Nasr, 2019) 

Khalifah menempatkan manusia sebagai wakil Allah di muka bumi yang diberi 

mandat untuk memakmurkan bumi, bukan mengeksploitasinya secara berlebihan. 

Tugas kekhalifahan ini mencakup pengelolaan sumber daya secara berkelanjutan, 

pelestarian lingkungan, serta penciptaan harmoni antara manusia dengan alam (Izadi, 

2021). Dengan demikian, posisi khalifah bukanlah otoritas mutlak, melainkan 

tanggung jawab etis dan spiritual yang harus dipertanggungjawabkan di hadapan Allah 

(Haq, 2022). 

Amanah menekankan dimensi moral dari kekhalifahan manusia. Segala sumber 

daya alam yang dititipkan Allah merupakan bentuk kepercayaan yang harus dijaga. 

Eksploitasi berlebihan, pencemaran, dan pemborosan (israf) adalah bentuk 

pengkhianatan terhadap amanah yang telah diberikan (Kamali, 2020). Konsep 

amanah ini menuntut pengelolaan lingkungan berbasis keadilan intra dan antar-

generasi, sehingga kesejahteraan ekologis dapat dinikmati secara berkelanjutan 

(Zainal, 2023). 

Mizan (keseimbangan) adalah prinsip kosmik yang meniscayakan adanya 

harmoni dalam ciptaan. Al-Qur’an menyebut bahwa Allah menciptakan alam dengan 

ukuran (qadar) dan keseimbangan (mizan) agar manusia tidak melakukan kerusakan 

(QS. Ar- Rahman: 7-9). Prinsip ini melarang tindakan fasad (kerusakan), itlaf 

(perusakan), maupun eksploitasi yang merusak struktur ekosistem (Rahman, 2021). 

Oleh karena itu, konsumsi, produksi, dan penggunaan teknologi harus selaras dengan 

prinsip i‘tidal (kesederhanaan) dan ‘adl (keadilan), sehingga tidak menimbulkan 

ketidakadilan ekologis maupun sosial (Sulaiman, 2022). 

66 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

Keempat prinsip ini membentuk kerangka etika lingkungan Islam yang unik, 

karena tidak hanya berorientasi pada kepentingan pragmatis manusia, melainkan juga 

bertumpu pada dimensi teologis, kosmologis, dan moral. Dengan demikian, paradigma 

ekologi Islam tidak sekadar berbicara tentang kelestarian lingkungan, tetapi juga 

tentang pengembalian relasi manusia dengan Tuhan melalui pemeliharaan ciptaan-nya 

(Nasr, 2020). 

3. Dari Etika ke Kebijakan: Operasionalisasi Nilai 

Translasi nilai ke kebijakan mensyaratkan perangkat kelembagaan yang kokoh 

dan terintegrasi. Dalam sejarah Islam, hisbah berfungsi sebagai instrumen pengawasan 

pasar untuk memastikan keadilan distribusi, melarang penipuan, mencegah kecurangan 

timbangan, serta mengawasi praktik yang berpotensi merusak lingkungan (Haneef & 

Pramanik, 2021). Fungsi pengawasan ini relevan untuk mengatur tata kelola pasar 

modern yang seringkali menimbulkan ekses ekologis akibat orientasi keuntungan 

semata (Asutay, 2019). 

Instrumen ekonomi Islam seperti zakat dan infak memiliki potensi dialokasikan 

tidak hanya untuk penanggulangan kemiskinan, tetapi juga pemulihan lingkungan, 

seperti reboisasi, pengelolaan limbah, hingga ketahanan iklim komunitas miskin (Al-

Shammari, 2020). Konsep wakaf hijau juga muncul sebagai model inovatif yang 

memungkinkan konservasi biodiversitas, pendanaan energi terbarukan di fasilitas 

publik, serta penyediaan infrastruktur ramah lingkungan seperti pengelolaan air bersih 

(Kahf & Mohieldin, 2022). 

Lebih jauh, operasionalisasi nilai etika Islam dalam kebijakan publik menuntut 

kolaborasi antara negara, masyarakat sipil, dan lembaga keagamaan. Negara 

berperan menetapkan regulasi berbasis maqāṣid al-syari‘ah untuk memastikan 

pembangunan berkelanjutan yang berkeadilan. Masyarakat sipil mengawal 

implementasi kebijakan, sedangkan lembaga keagamaan menanamkan kesadaran 

ekologis berbasis spiritualitas kepada individu (Nasr, 2019). Dengan demikian, 

integrasi nilai etika lingkungan Islam ke dalam kerangka kebijakan tidak hanya menjadi 

wacana normatif, tetapi juga praksis yang mampu menghadapi tantangan krisis ekologi 

global. 

 

67 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

4. Keuangan Syariah untuk Ekonomi Hijau 

Instrumen keuangan syariah, terutama sukuk hijau, menjadi salah satu 

mekanisme utama dalam mendukung ekonomi hijau berbasis maqaṣid al-syari‘ah. 

Sukuk hijau menyediakan pembiayaan jangka panjang untuk proyek-proyek mitigasi 

dan adaptasi terhadap perubahan iklim, termasuk energi terbarukan, transportasi 

berkelanjutan, pengelolaan sampah, dan reforestasi (Ahmad, 2021). Prinsip risk-

sharing dan asset- backing dalam syariah menekankan keterkaitan langsung antara 

instrumen keuangan dan sektor riil yang ramah lingkungan, sekaligus mengurangi 

praktik spekulasi yang dapat merusak keberlanjutan ekosistem (Sulaiman, 2020). 

Pelaporan dampak lingkungan dan sosial dari proyek yang dibiayai harus diselaraskan 

dengan indikator maqāṣid al-syari‘ah serta prinsip Environmental, Social, and 

Governance (ESG) berbasis syariah, sehingga setiap investasi tidak hanya 

menguntungkan secara ekonomi, tetapi juga menegakkan keadilan sosial dan menjaga 

keseimbangan alam (mizan) sebagai bagian dari amanah manusia (Khan & Hassan, 

2022). 

Selain itu, pengembangan instrumen keuangan syariah hijau tidak hanya 

berhenti pada sukuk, tetapi juga dapat diperluas melalui wakaf produktif dan dana zakat 

yang diarahkan untuk proyek lingkungan, misalnya pembangunan instalasi energi 

surya di fasilitas publik, program reboisasi, atau pengelolaan sampah terpadu di 

komunitas miskin (Rahman & Abdullah, 2021). Kombinasi sukuk, wakaf hijau, dan 

alokasi zakat ini memungkinkan terciptanya pembiayaan multisaluran yang 

menjangkau berbagai skala mulai proyek nasional hingga program komunitas lokal dan 

sekaligus menanamkan nilai etika dan spiritual dalam setiap aktivitas ekonomi. Dengan 

demikian, keuangan syariah hijau menjadi instrumen yang tidak hanya berfungsi 

sebagai modal ekonomi, tetapi juga sarana implementasi prinsip maqāṣid al-syari‘ah 

dalam praktik pembangunan berkelanjutan, menjembatani dimensi religius, sosial, dan 

ekologis secara holistik. 

Model Sacred-Value Green Economy (SVGE) berupaya merumuskan 

paradigma pembangunan yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan ekonomi, 

tetapi juga menempatkan spiritualitas dan nilai-nilai sakral sebagai fondasi utama. 

Model ini terdiri dari tiga lapisan utama. Pertama, fondasi spiritual yaitu tauhid dan 

68 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

kesadaran akan sakralitas alam. Dalam pandangan Islam, seluruh ciptaan merupakan 

ayat Allah yang mengandung tanda-tanda ketuhanan. Oleh karena itu, eksploitasi 

sumber daya alam tanpa batas dianggap sebagai bentuk pengingkaran terhadap amanah 

ilahi (Nasr, 1996; Al- Jayyousi, 2016). Kesadaran tauhid ini menjadikan manusia bukan 

pemilik mutlak alam, tetapi sebagai khalifah yang wajib memelihara keseimbangan 

ekosistem. 

Kedua, etika-normatif yang diturunkan dari ajaran Islam, mencakup prinsip 

mizan (keseimbangan), ‘adl (keadilan), amanah, dan larangan israf (pemborosan). 

Prinsip-prinsip ini menegaskan bahwa pembangunan ekonomi harus selaras dengan 

keadilan sosial, distribusi yang merata, dan pengelolaan sumber daya secara 

berkelanjutan (Chapra, 2008; Kamali, 2019). Misalnya, mizan mendorong 

keseimbangan antara kebutuhan ekonomi dan pelestarian lingkungan, sementara 

larangan israf mengkritisi pola konsumsi berlebihan yang menjadi salah satu penyebab 

utama krisis ekologis global. 

Ketiga, instrumen kebijakan yang berfungsi sebagai perangkat implementasi. 

Dalam konteks ekonomi hijau berbasis nilai sakral, instrumen syariah seperti zakat, 

wakaf produktif, dan hisbah dapat dimodernisasi untuk mendukung program ramah 

lingkungan, misalnya pendanaan proyek energi terbarukan atau program pengelolaan 

sampah berbasis komunitas (Obaidullah, 2020). Selain itu, instrumen keuangan 

kontemporer seperti sukuk hijau (green sukuk) telah terbukti menjadi mekanisme 

efektif dalam membiayai proyek mitigasi perubahan iklim, sebagaimana dilakukan 

oleh Indonesia yang menerbitkan green sukuk sejak 2018 (World Bank, 2022). Untuk 

memperkuat akuntabilitas, instrumen- instrumen ini perlu diselaraskan dengan standar 

ESG (Environmental, Social, and Governance) yang berbasis maqaṣid al-syari‘ah, 

sehingga mampu menilai keberlanjutan proyek tidak hanya secara ekonomi, tetapi juga 

secara etis dan spiritual (Dusuki, 2021). 

Implementasi model SVGE menuntut tata kelola multilevel yang melibatkan 

negara, pasar, dan masyarakat sipil. Negara bertugas menetapkan kebijakan makro 

yang menekankan regulasi hijau berbasis syariah, pasar menyediakan inovasi keuangan 

hijau seperti sukuk dan investasi berkelanjutan, sedangkan masyarakat sipil berperan 

dalam membangun kesadaran ekologis berbasis agama melalui pendidikan, dakwah, 

69 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

dan gerakan komunitas (Rizk, 2019). Dengan sinergi tersebut, SVGE diharapkan dapat 

menjadi model alternatif pembangunan yang berkeadilan, berkelanjutan, sekaligus 

berakar pada nilai-nilai spiritual. 

5. Rantai Pasok Halal-Sirkular dan Indikator Kinerja 

Konsep rantai pasok halal-sirkular (halal circular supply chain) merupakan 

integrasi antara prinsip halal dengan paradigma ekonomi sirkular yang menekankan 

keberlanjutan, efisiensi sumber daya, dan tanggung jawab sosial. Rantai pasok ini tidak 

hanya memastikan kepatuhan terhadap hukum syariah dalam seluruh siklus hidup 

produk, tetapi juga mendorong transformasi menuju sistem produksi dan konsumsi 

yang berwawasan lingkungan. Hal ini meliputi perancangan produk ramah lingkungan 

(eco-design), pemilihan bahan baku halal dan berkelanjutan, penggunaan energi 

terbarukan, efisiensi logistik, pengurangan emisi karbon, minimisasi limbah, serta 

optimalisasi daur ulang dalam kerangka closed-loop supply chain (Nasrullah & 

Ibrahim, 2022). Dengan demikian, rantai pasok halal-sirkular menjadi instrumen 

strategis dalam menjawab tantangan krisis ekologi sekaligus menjaga keberkahan dan 

keberlanjutan ekonomi umat. 

Indikator kinerja rantai pasok halal-sirkular dapat dikembangkan melalui 

pendekatan multidimensional yang menggabungkan aspek spiritual, sosial, ekonomi, 

dan ekologis. Misalnya: (1) indikator lingkungan, seperti intensitas emisi karbon per 

unit pendapatan halal, rasio energi terbarukan dalam operasi, serta tingkat daur ulang 

bahan baku; (2) indikator sosial, mencakup indeks keadilan rantai nilai (value chain 

fairness index), tingkat kepatuhan pekerja terhadap standar etika kerja Islami, serta 

partisipasi komunitas lokal dalam rantai pasok; (3) indikator ekonomi, seperti efisiensi 

biaya logistik halal, margin nilai tambah dari produk ramah lingkungan, serta 

kontribusi rantai pasok terhadap ketahanan pangan halal; dan (4) indikator filantropi 

Islam, seperti rasio alokasi zakat, wakaf, dan infaq untuk program pemberdayaan 

lingkungan, konservasi, serta inovasi teknologi bersih (Hussain et al., 2021; Rahman 

& Zailani, 2023). 

Lebih jauh, penerapan rantai pasok halal-sirkular sejalan dengan maqāṣid al-

syarī‘ah, khususnya dalam menjaga agama (ḥifẓ al-din) melalui kepatuhan halal, 

menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs) melalui produk sehat dan ramah lingkungan, menjaga harta 

70 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

(ḥifẓ al-mal) melalui efisiensi dan keberlanjutan ekonomi, serta menjaga keturunan 

(ḥifẓ al-nasl) dengan memastikan lingkungan lestari bagi generasi mendatang. Oleh 

karena itu, rantai pasok halal-sirkular dapat dipandang sebagai instrumen operasional 

untuk mewujudkan sacred- value green economy yang memadukan nilai sakral Islam 

dengan keberlanjutan ekologi modern (Ali & Suleiman, 2020). 

6. Diskusi Kritis: Kekuatan dan Keterbatasan 

Pendekatan Seyyed Hossein Nasr dalam etika lingkungan memiliki kekuatan 

fundamental karena mampu mengidentifikasi akar spiritual krisis ekologis modern, 

yaitu terputusnya manusia dari prinsip tauhid dan sakralitas alam. Dengan menekankan 

dimensi metafisik dan spiritual, Nasr menawarkan horizon makna baru bagi 

transformasi ekologis yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga moral dan 

eksistensial (Nasr, 2021). Hal ini relevan karena banyak pendekatan pembangunan 

berkelanjutan masih terjebak pada dimensi teknokratis tanpa menyentuh kesadaran 

batiniah manusia. 

Namun, keterbatasan yang sering dikemukakan adalah masalah 

operasionalisasi praktis. Pertama, bagaimana mengukur pengaruh spiritualitas 

terhadap perubahan perilaku individu maupun institusi? Tantangan ini muncul karena 

indikator kuantitatif pembangunan berkelanjutan, seperti carbon footprint atau indeks 

emisi, sulit menangkap dimensi transendental. Kedua, bagaimana menjembatani 

konsep metafisika Islam dengan instrumen kebijakan publik modern seperti pajak 

karbon, insentif hijau, atau regulasi energi terbarukan? Di sinilah dibutuhkan integrasi 

dengan ilmu kebijakan publik, ekonomi kelembagaan, dan akuntansi keberlanjutan 

agar konsep Nasr tidak berhenti pada level wacana filosofis semata (Alam, 2022; 

Karim, 2023). 

Selain itu, beberapa kritik juga diarahkan pada sifat normatif pemikiran Nasr. 

Ia dianggap sangat kuat dalam memberikan kritik ontologis terhadap modernitas, tetapi 

kurang memberikan panduan detail untuk perancangan model ekonomi hijau yang 

kompatibel dengan sistem global saat ini. Oleh karena itu, kolaborasi dengan teori 

ekonomi Islam kontemporer seperti Islamic green finance, halal circular economy, dan 

instrumen ESG syariah dapat memperkuat kerangka operasional Nasr (Rahman & 

Wahyudi, 2023). 

71 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

Dengan demikian, kekuatan utama pendekatan Nasr adalah pada dimensi 

kesadaran dan makna, sedangkan kelemahannya terletak pada konkretisasi kebijakan 

dan instrumen implementasi. Jalan tengah yang ditawarkan adalah mengembangkan 

model sintesis yang menggabungkan spiritualitas Islam dengan perangkat ekonomi 

modern sehingga mampu menjawab krisis ekologis secara komprehensif, baik pada 

level etis maupun praktis (Hassan, 2024). 

7. Implikasi Kebijakan dan Rekomendasi 

Implikasi kebijakan dari pemikiran Seyyed Hossein Nasr dalam konteks etika 

lingkungan dan ekonomi hijau menekankan perlunya pendekatan spiritual, normatif, 

dan kelembagaan yang saling terintegrasi. Pertama, pemerintah dan lembaga keuangan 

syariah dapat menerapkan green budgeting berbasis maqāṣid al-syari‘ah, yakni 

mengalokasikan anggaran yang memprioritaskan kesehatan ekosistem sebagai bagian 

dari perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan harta (hifz al-mal). Kedua, diperlukan 

pengembangan standar ESG (Environmental, Social, and Governance) syariah yang 

tidak hanya berorientasi pada efisiensi ekonomi, tetapi juga menekankan prinsip 

keadilan intergenerasi, keseimbangan (mizan), serta pencegahan perilaku berlebihan 

(anti-israf). Ketiga, instrumen pembiayaan syariah perlu diperluas, misalnya melalui 

penerbitan sukuk hijau, optimalisasi wakaf uang untuk energi terbarukan, serta inovasi 

skema zakat lingkungan yang dapat mendanai program konservasi. Keempat, 

institusionalisasi hisbah lingkungan menjadi penting untuk memperkuat mekanisme 

pengawasan pasar, sertifikasi produksi rendah emisi, dan perlindungan konsumen dari 

praktik bisnis yang merusak lingkungan. Terakhir, pengarusutamaan ekoteologi Islam 

melalui kurikulum pendidikan dan penyuluhan berbasis masjid dapat mempercepat 

perubahan perilaku masyarakat agar lebih peduli terhadap keberlanjutan lingkungan. 

Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya memberikan landasan spiritual bagi etika 

lingkungan, tetapi juga menyediakan kerangka kebijakan yang aplikatif untuk 

mewujudkan ekonomi hijau berbasis syariah. 

 

 

72 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

Kesimpulan 

Pemikiran Seyyed Hossein Nasr mengenai etika lingkungan dan ekonomi hijau 

dalam Islam memberikan fondasi normatif dan spiritual bagi upaya menghadapi krisis 

ekologi global. Nasr menegaskan bahwa kerusakan lingkungan merupakan 

konsekuensi dari hilangnya orientasi metafisik manusia modern yang memisahkan 

alam dari dimensi sakral. Islam, melalui konsep tauhid, Mizan (keseimbangan), dan 

larangan israf (berlebih- lebihan), menawarkan paradigma alternatif yang 

menempatkan manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab menjaga 

keberlanjutan bumi. Dalam konteks ekonomi hijau, pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah 

dapat diperluas untuk mencakup perlindungan ekosistem dan keadilan antar generasi, 

sehingga instrumen keuangan syariah seperti sukuk hijau, wakaf produktif, dan zakat 

lingkungan dapat dioptimalkan untuk mendukung pembangunan berkelanjutan. 

Dengan demikian, pemikiran Nasr tidak hanya berfungsi sebagai kritik terhadap 

paradigma modern yang antroposentris, tetapi juga sebagai tawaran konseptual yang 

dapat diimplementasikan dalam kebijakan publik, praktik ekonomi, serta pendidikan 

ekoteologis di dunia Muslim. Integrasi nilai-nilai Islam dalam etika lingkungan dan 

ekonomi hijau menjadi jalan strategis untuk menciptakan peradaban yang harmonis 

antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. 

 

Daftar Pustaka 
Al-Attas, S. M. N. (2019). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: International 

Institute of Islamic Thought and Civilization. 

Al-Faruqi, I. R. (2022). Integration of Maqasid in Sustainable Development Policy. New York: 

Islamic Foundation. 

Ali, S., & Ahmad, R. (2021). Ethical Principles in Islamic Environmental Economics. Kuala 

Lumpur: Islamic Publishing.  

Al-Qaradawi, Y. (2001). Fiqh al-Muamalat. Doha: Dar al-Shuruq. 

Al-Qaradawi, Y. (2020). Fiqh al-Zakat and Environmental Sustainability. Doha: Islamic Fiqh 

Academy. 

Ascarya, A. (2022). Islamic Finance and Green Economy: Implementation in Indonesia. Jakarta: 

Bank Indonesia Research. 

Auda, J. (2018). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. Herndon: International Institute 

of Islamic Thought. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al- shariah. 

73 

74 



AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. II 

Agustus-Desember 2025: 56 - 75 

 

Journal of Islamic Economics, 21 (2). 

Cizakca, M. (2014). Cash Waqf in Muslim Societies. Istanbul: ISRA Publications.  

Dusuki, A. S., & Abdullah, N. A. (2020). Maqasid al-Shariah, maslahah, and corporate social 

responsibility. ISRA International Journal of Islamic Finance, 12 (1). 

Dusuki, A. S., & Bouheraoua, A. (2011). Maqasid al-Shariah, Islamic Finance and Economic 

Development. Kuala Lumpur: IIUM Press. 

Foltz, R. (2018). Environmental Ethics: An Islamic Perspective. London: Routledge. Hasan, M. 

(2024). Spirituality and Sustainability: Lessons from Islamic Thought. London: Routledge.  

Hassan, M. (2022). Seyyed Hossein Nasr: Integrating Science and Spirituality. London: Routledge. 

IPCC. (2023). Climate Change 2023: Synthesis Report. Geneva: Intergovernmental Panel on Climate 

Change. 

Izzi Dien, M. (2017). The Theory and Practice of Islamic Economics. Kuala Lumpur: 

International Islamic University Malaysia Press. 

Kamali, M. H. (2010). Maqasid al-Shariah Made Simple. Kuala Lumpur: International Institute 

of Advanced Islamic Studies. 

Khan, M. (2013). Hisbah in classical Islamic thought and contemporary application. Islamic 

Law and Society, 20 (1). 

Nasr, S. H. (1993). The Need for a Sacred Science. Chicago: Open Court. 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press. 

Nasr, S. H. (1996). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press.  

Nasr, S. H. (2007). Islamic Environmentalism: Wisdom and Practice. Herndon: International 

Institute of Islamic Thought.  

Nasr, S. H. (2019). Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. Chicago: ABC 

International. 

Nasr, S. H. (2020). Islamic Environmental Philosophy and Ethics. London: Routledge. 

Nasr, S. H. (2021). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press.  

Obaidullah, M. (2016). Islamic finance for sustainable development. Journal of Islamic 

Economics, Banking and Finance, 12 (2). 

Otoritas Jasa Keuangan (OJK). (2021). Green sukuk framework Indonesia. Jakarta: OJK. 

Rockstrom, J., Steffen, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin, F. S., Lambin, E., et al. (2020). A safe 

operating space for humanity. Nature, 461. 

Steffen, W., Rockström, J., Richardson, K., Lenton, T. M., Folke, C., Liverman, D., et al. (2018). 

Planetary boundaries: Guiding human development on a changing planet. Science, 347 

(6223), 1259855.  

75 

74 



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ...  
 

UNESCAP. (2017). Sustainable consumption and production in Asia-Pacific: Islamic perspective. 

Bangkok: United Nations. 

United Nations Environment Programme (UNEP). (2011). Green Economy Report. Nairobi: 

UNEP. 

World Bank. (2020). Green sukuk: Financing sustainable development. Washington, DC: World 

Bank. 

World Bank. (2022). Indonesia Environmental Overview. Washington, DC: World Bank. 

Yusuf, H. (2020). Maqasid-Based Green Economy and Sustainable Development Goals. 

Bandung: Al-Qalam Press.  

 

 

75 


