56 | AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume X No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR TENTANG ETIKA LINGKUNGAN
DAN EKONOMI HIJAU DALAM ISLAM

Budi Harianto
e-mail : budiharianto@uinsu.ac.id
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara

Adenan
e-mail : adenan@uinsu.ac.id
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara

Paisal Siregar
e-mail : paisalsiregar@uinsu.ac.id
UINSU

Yuli Safitri
e-mail : yuli4003243003@uinsu.ac.id
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara

Abstract

This paper analyzes Seyyed Hossein Nasr's thoughts on environmental ethics and their
relevance for green economic development from an Islamic perspective. As a prominent
figure in the Perennial school of thought and contemporary Islamic philosophy, Nasr
emphasized the importance of restoring the sanctity of nature through a monotheistic
cosmology, the concept of humans as caliphs and trustees, and a critique of modern
scientism and reductionism that have fueled the ecological crisis. This study uses a
qualitative approach based on a literature review and hermeneutic-conceptual analysis
of Nasr's works and literature related to Islamic ecotheology and sustainable Islamic
finance/economics. The results of the study indicate: (1) Islamic environmental ethics
based on monotheism, balance (mizan), justice (‘adl), and the prohibition of excess
(israf) provide normative principles for resource management; (2) a green economy in
Islam needs to be supported by the magqasid al-shari'ah (objectives of Islamic law),
which emphasizes the welfare of all generations; (3) Institutional instruments such as
environmental zakat, green wagf, hisbah, and green sukuk can operationalize ethical
values into policies; (4) Operational agendas include sharia-compliant ESG standards,
circular halal supply chains, and impact measurement. This article offers a synthetic
[framework for the “Sacred-Value Green Economy” to integrate spirituality, ethics, and
sharia-based green economic instruments.

Keywords: Seyyed Hossein Nasr, environmental ethics, Islamic ecotheology, green
economy.


mailto:budiharianto@uinsu.ac.id
mailto:adenan@uinsu.ac.id
mailto:paisalsiregar@uinsu.ac.id
mailto:yuli4003243003@uinsu.ac.id

Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 7

Abstrak

Tulisan ini menganalisis pemikiran Seyyed Hossein Nasr mengenai etika lingkungan
dan relevansinya bagi pembangunan ekonomi hijau dalam perspektif Islam. Sebagai
tokoh mazhab Perennial dan filsafat Islam kontemporer, Nasr menegaskan pentingnya
mengembalikan kesakralan alam (sacred nature) melalui kosmologi tauhid, konsep
manusia sebagai khalifah dan pemegang amanah, serta kritik terhadap saintisme dan
reduksionisme modern yang memicu Kkrisis ekologis. Studi ini menggunakan
pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis hermeneutik-konseptual
terhadap karya-karya Nasr dan literatur terkait ekoteologi Islam dan keuangan/ekonomi
syariah berkelanjutan. Hasil kajian menunjukkan: (1) etika lingkungan Islam berbasis
tauhid, mizan (keseimbangan), ‘adl (keadilan), dan larangan israf (ekses) menyediakan
prinsip normatif untuk tata kelola sumber daya; (2) ekonomi hijau dalam Islam perlu
ditopang oleh maqasid al-syari‘ah yang menegaskan kemaslahatan lintas generasi; (3)
instrumen kelembagaan seperti zakat lingkungan, wakaf hijau, hisbah, dan sukuk hijau
dapat mengoperasionalkan nilai etis ke dalam kebijakan; (4) agenda operasional
meliputi standar ESG syariah, rantai pasok halal sirkular, dan pengukuran dampak.
Artikel ini menawarkan kerangka sintesis “Sacred-Value Green Economy” untuk
mengintegrasikan spiritualitas, etika, dan instrumen ekonomi hijau berbasis syariah.
Kata Kunci: Seyyed Hossein Nasr, etika lingkungan, ekoteologi Islam, ekonomi hijau.
Pendahuluan
Dua dekade terakhir dunia menghadapi intensifikasi krisis ekologis global: perubahan iklim,
hilangnya keanekaragaman hayati, pencemaran udara dan plastik, hingga degradasi tanah.
Panel Antar pemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC, 2023) melaporkan bahwa kenaikan
suhu global rata-rata telah mencapai 1,1°C dibandingkan masa pra-industri, sementara
dampaknya berupa cuaca ekstrem, banjir, dan kekeringan semakin sering terjadi di berbagai
belahan dunia. Indonesia sendiri termasuk negara yang rentan terhadap krisis lingkungan:
deforestasi yang masif, kerusakan ekosistem pesisir, polusi plastik di laut, serta tingginya
emisi karbon dari sektor energi dan transportasi. Menurut data (World Bank, 2022),
deggadasi lingkungan berpotensi menurunkan PDB Indonesia hingga 2,5% per tahun pada

dekade mendatang jika tidak diatasi melalui transformasi ekonomi berkelanjutan.

Dalam konteks akademik, kajian tentang lingkungan hidup sering didominasi oleh perspektif
sains modern dan ekonomi pembangunan. Namun, pendekatan ini kerap Dbersifat
reduksionistik dan instrumental, sehingga gagal menangkap dimensi spiritual, moral, dan
kultural dari relasi manusia dengan alam. Seyyed Hossein Nasr (1933), seorang filsuf Islam
kontemporer, menyoroti bahwa akar krisis ekologi terletak pada krisis kosmologi modern:

alam direduksi menjadi sekadar sumber daya material yang dapat dieksploitasi tanpa batas,



58 AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

terpisah dari dimensi sakralnya. Dalam karya klasiknya Man and Nature: The Spiritual Crisis
of Modern Man (1968), Nasr menegaskan bahwa krisis lingkungan merupakan manifestasi
dari pemutusan hubungan manusia dengan transcendent order. Sains modern yang sekuler
dan bebas nilai telah mengabaikan makna kosmos sebagai tanda-tanda Tuhan (ayat-ayat
kauniyyah). (Foltz, 2018)

Nasr menawarkan paradigma alternatif yang dikenal dengan sacred science ilmu yang
berakar pada wahyu, tradisi, dan prinsip metafisika Islam. Menurutnya, hanya dengan
mengembalikan pandangan kosmologis yang sakral, manusia dapat hidup harmonis dengan
alam. Etika lingkungan berbasis Islam, dalam pandangan Nasr, harus diletakkan pada fondasi
spiritual, yaitu kesadaran bahwa alam adalah amanah (trusteeship) dari Allah dan manusia
adalah khalifah yang bertanggung jawab untuk menjaganya. Pandangan ini mengingatkan
kembali kepada prinsip tauhid sebagai landasan ontologis, yang menegaskan kesatuan antara

Tuhan, manusia, dan alam (Nasr, 2007).

Sejalan dengan itu, wacana ekonomi hijau (green economy) muncul sebagai respon global
terhadap kebutuhan pembangunan yang berkelanjutan. United Nations Environment
Programme (UNEP, 2011) mendefinisikan ekonomi hijau sebagai model ekonomi yang
meningkatkan kesejahteraan manusia dan keadilan sosial, sekaligus mengurangi risiko
lingkungan secara signifikan. Dalam konteks Islam, ekonomi hijau tidak hanya berorientasi
pada keberlanjutan material, tetapi juga harus ditopang oleh maqasid al-syari‘ah. Ulama
kontemporer memperluas maqasid tradisional (hifz al-din, al-nafs, al-‘aql, al-nasl, al-mal)
dengan memasukkan dimensi ekologis (hifz al-bi’ah), karena keberlangsungan kehidupan
tidak mungkin tercapai tanpa kelestarian lingkungan (Auda, 2018; Al-Qaradawi, 2020).

Instrumen keuangan syariah juga berkembang ke arah yang selaras dengan agenda ekonomi
hijau. Inovasi seperti sukuk hijau (green sukuk), wakaf produktif untuk konservasi alam, dan
zakat hijau menjadi bukti bahwa Islam memiliki perangkat praksis dalam menopang
pembangunan berkelanjutan (Ascarya, 2022). Indonesia bahkan menjadi pelopor penerbitan
green sukuk di dunia sejak 2018, menunjukkan integrasi nyata antara syariah dan komitmen
lingkungan. Dengan demikian, paradigma Islam tentang ekonomi hijau bukanlah konsep
baru, melainkan aktualisasi prinsip syariah dalam konteks tantangan global. (Steffen et al.,
2018).



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 59

Meski demikian, terdapat kesenjangan penting dalam penelitian. Sebagian besar studi tentang
ekonomi hijau dalam Islam lebih menekankan pada aspek teknis keuangan syariah, kebijakan
lingkungan, atau maqasid al-syari‘ah. Belum banyak kajian yang secara sistematis
menghubungkan antara fondasi filosofis Seyyed Hossein Nasr dengan ekonomi hijau.
Padahal, pemikiran Nasr dapat memberikan dimensi normatif dan metafisik yang
memperkuat basis konseptual ekonomi hijau Islam. Integrasi antara etika lingkungan Nasr
dan maqasid ekologis Islam membuka jalan menuju paradigma pembangunan berkelanjutan

yang lebih utuh: menyatukan spiritualitas, moralitas, dan praksis ekonomi.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menjelaskan
pemikiran Seyyed Hossein Nasr tentang etika lingkungan dalam Islam; (2) menganalisis
relevansi pemikiran Nasr terhadap wacana ekonomi hijau; dan (3) menawarkan sintesis
antara etika lingkungan Nasr dengan magqasid al-syari‘ah ekologis sebagai kerangka

konseptual pembangunan berkelanjutan dalam Islam. (Al-Attas, 2019).

Dengan demikian, artikel ini diharapkan memberi kontribusi pada pengayaan literatur ini
relevan secara praktis untuk mendukung transformasi kebijakan pembangunan di Indonesia,
khususnya dalam mengintegrasikan keuangan syariah, pendidikan lingkungan berbasis
agama, serta kesadaran spiritual masyarakat dalam menghadapi krisis ekologi global. (I1zzi
Dien, 2017).

Kajian Teoritik
Seyyed Hossein Nasr dan Tradisi Sains Sakral

Nasr menafsirkan alam sebagai ayat-ayat Allah yang memantulkan realitas ketuhanan.
Karya-karya seperti Man and Nature (1968), The Need for a Sacred Science (1993), dan
Religion and the Order of Nature (1996) mengontraskan sains modern yang terlepas dari
metafisika dengan sains tradisional yang menyatukan kosmologi, teologi, dan etika. Bagi
Nasr, sains modern lahir dari proses desacralization of nature yakni pemisahan alam dari

dimensi sakralnya yang berujung pada eksploitasi tanpa batas. (UNEP, 2019).

Tradisi sains sakral yang ia tawarkan menekankan pentingnya melihat alam bukan sekadar

sebagai objek material, melainkan sebagai manifestasi Ilahi yang menuntut sikap



60 AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

kontemplatif, penuh rasa hormat, dan etis. Dengan demikian, setiap fenomena alam harus
dipahami dalam kerangka tauhid, yang menegaskan kesatuan realitas sekaligus
menempatkan manusia dalam posisi amanah sebagai khalifah. (Dusuki & Abdullah, 2020).
Pemikiran ini sejalan dengan pandangan filsafat Islam klasik, seperti Ibn Sina, Suhrawardi,
dan Mulla Sadra, yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan metafisika. Nasr
menghidupkan kembali tradisi tersebut untuk menantang hegemoni sains positivistik yang
mendominasi dunia modern. Dengan kata lain, sains sakral bukanlah anti- sains, melainkan
kritik ternadap reduksionisme ilmiah dan tawaran untuk mengembalikan dimensi spiritual

dalam pengetahuan. (Rockstrom et al., 2020).

Dalam konteks etika lingkungan, gagasan Nasr memberikan dasar filosofis bahwa Kkrisis
ekologis berakar pada krisis kosmologi: ketika manusia tidak lagi melihat alam sebagai
ciptaan yang memiliki nilai intrinsik, melainkan sekadar sumber daya ekonomis. Karena
itu, solusi ekologis menurut Nasr harus dimulai dari revolusi spiritual, yakni memulihkan

kesadaran akan kesakralan kosmos. (Alam & Rizvi, 2021).

Lebih lanjut, tradisi sains sakral juga membuka jalan untuk membangun kerangka ekonomi
hijau Islam. Jika alam dipandang sakral, maka praktik ekonomi pun tidak bisa dilepaskan
dari tanggung jawab etis terhadap kelestarian lingkungan. Instrumen keuangan syariah,
zakat, wakaf, maupun sukuk hijau dapat berfungsi optimal hanya jika berakar pada
kesadaran kosmologis-spiritual bahwa menjaga bumi adalah bagian dari ibadah. Dengan
demikian, etika lingkungan dan ekonomi hijau Islam tidak hanya bersifat teknis, tetapi

berakar pada visi metafisik tentang kesatuan Tuhan, manusia, dan alam. (Nasr, 2021).

Ekonomi Hijau dalam Perspektif Syariah

Ekonomi hijau dalam Islam bertumpu pada maqasid al-syari’ah pelestarian agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta yang dalam konteks kontemporer diperluas menjadi
kemaslahatan ekologis dan antargenerasi (Kamali, 2010). Prinsip ini menegaskan bahwa
pembangunan ekonomi tidak hanya ditujukan untuk memenuhi kebutuhan manusia saat ini,
tetapi juga menjamin keberlanjutan hidup generasi mendatang serta kelestarian alam
sebagai amanah dari Allah (Chapra, 2008). Dengan demikian, paradigma pembangunan

Islam bersifat visioner sekaligus berorientasi jangka panjang, mengintegrasikan aspek



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 61

spiritual, sosial, dan ekologis (Dusuki & Bouheraoua, 2011).

Perangkat ekonomi hijau dalam Islam sangat beragam. Instrumen klasik seperti zakat
berfungsi redistributif sekaligus dapat diarahkan untuk mendukung proyek ramah
lingkungan, misalnya pembiayaan energi terbarukan atau program penghijauan
(Obaidullah, 2016). Wakaf, baik produktif maupun aset hijau, memiliki potensi besar dalam
pembangunan infrastruktur berkelanjutan seperti fasilitas pendidikan berbasis lingkungan,
rumah sakit ramah energi, atau konservasi sumber daya air (Cizakca, 2014). Lembaga
hisbah dalam sejarah Islam juga berperan penting dalam menjaga keadilan pasar,
menegakkan standar etika perdagangan, serta mencegah praktik ekonomi yang merusak
lingkungan (Khan, 2013).

Selain itu, pasar syariah menekankan prinsip transparansi, keadilan, dan keseimbangan (adl
wa tawazun), yang sejalan dengan konsumsi berkelanjutan. Konsumen didorong untuk
menjauhi israf (pemborosan) dan tabdhir (penghamburan), sehingga pola konsumsi dan
produksi dapat diarahkan menuju gaya hidup hijau (Al-Qaradawi, 2001). Konsep ini sejalan
dengan wacana global sustainable consumption and production (SCP), namun dalam Islam
memiliki basis teologis yang lebih kuat karena berakar pada etika Qur’ani (UNESCAP,
2017).

Pada ranah kontemporer, inovasi keuangan syariah memainkan peran signifikan dalam
mendukung agenda ekonomi hijau. Salah satunya adalah penerbitan sukuk hijau (green
sukuk) yang digunakan untuk mendanai proyek-proyek ramah lingkungan seperti
pembangunan energi terbarukan, transportasi rendah emisi, dan pengelolaan limbah
berkelanjutan (World Bank, 2020). Indonesia menjadi salah satu pelopor dalam penerbitan
green sukuk, yang sekaligus menunjukkan sinergi antara prinsip syariah dan agenda
pembangunan berkelanjutan global (SDGs) (OJK, 2021).

Dengan demikian, ekonomi hijau dalam perspektif syariah tidak sekadar adaptasi terhadap
wacana global, tetapi berakar kuat pada nilai-nilai Islam yang menekankan keseimbangan
(mizan), keadilan sosial, dan tanggung jawab ekologis (Nasr, 1996). Model ini menegaskan
bahwa keberlanjutan ekonomi, sosial, dan lingkungan adalah satu kesatuan yang tidak bisa

dipisahkan dari misi Islam sebagai rahmatan lil-‘alamin (Kamali, 2010).



62

AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

Magqasid al-Syari‘ah sebagai Dasar Ekonomi Hijau

Magasid al-Syari‘ah secara klasik dimaknai sebagai tujuan-tujuan utama syariah yang

berorientasi pada terwujudnya kemaslahatan (jalb al-masalik) dan pencegahan kerusakan

(dar’ al-mafasid). Lima prinsip utama yang dikenal sebagai al-kulliyyat al-khams yaitu

perlindungan agama (%ifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘aql), keturunan (hifz al-

nasl), dan harta (hifz al-mal) pada mulanya difokuskan pada ranah sosial dan moral. Namun,

dalam perkembangan mutakhir, para ulama kontemporer mengembangkan kerangka

magqasid yang lebih luas, mencakup dimensi ekologi dan keberlanjutan. Hal ini penting

karena keberlangsungan lingkungan hidup merupakan prasyarat bagi terlindunginya kelima
aspek tersebut. (Rahim, 2023).

1.

2.

Prinsip Normatif: La Darar wa La Dirar

Prinsip la darar wa la dirar (tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh
membalas bahaya dengan bahaya) merupakan etika universal yang sangat relevan dalam
wacana ekonomi hijau. Aktivitas ekonomi modern yang tidak terkendali, seperti
pembalakan hutan, penggunaan energi fosil secara berlebihan, dan industrialisasi tanpa
batas, berpotensi merusak ekosistem dan menimbulkan bahaya bagi kehidupan manusia.
Prinsip ini menuntut agar setiap kebijakan dan praktik ekonomi dievaluasi berdasarkan

sejauh mana ia meminimalisasi kerugian ekologis dan sosial. (Ali & Ahmad, 2021).

Integrasi Magasid dengan Kebijakan Pembangunan

Dalam konteks ekonomi hijau, maqasid dapat berfungsi sebagai kerangka etika

pembangunan yang menyeimbangkan kepentingan ekonomi, sosial, dan lingkungan.

(Al-Farugi, 2022)

a. Kebijakan Energi: Hifz al-nafs menuntut pengelolaan energi yang aman bagi
kesehatan manusia. Oleh karena itu, transisi menuju energi terbarukan seperti surya,
angin, dan hidro tidak hanya menjadi tuntutan teknologi, melainkan juga kewajiban
syar‘i untuk melindungi kehidupan.

b. Kebijakan Pangan: Hifz al-nasl mengharuskan terjaminnya pangan yang sehat,
halal, dan thayyib. Sistem pertanian berkelanjutan, pengurangan limbah pangan,

serta penguatan kedaulatan pangan lokal merupakan aplikasi langsung maqasid



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 63

pada sektor ini.

c. Kebijakan Industri: Hifz al-mal menghendaki pengelolaan sumber daya yang tidak
boros dan tidak merusak. Ekonomi sirkular yang menekankan pada daur ulang,
efisiensi energi, dan minimisasi limbah selaras dengan prinsip syariah untuk

memanfaatkan harta secara produktif dan berkelanjutan.

3. Ekonomi Hijau sebagai Kewajiban Moral dan Spiritual

5.

Dalam perspektif Islam, menjaga bumi bukan sekadar tuntutan ekonomi modern,
melainkan bagian dari amanah kekhalifahan manusia. Allah SWT berfirman:

Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah)
memperbaikinya...” (QS. al-A‘raf [7]: 56).

Ayat ini menjadi dasar bahwa segala bentuk pembangunan harus sejalan dengan prinsip
perbaikan, bukan kerusakan. Dengan demikian, penerapan ekonomi hijau yang berbasis
maqasid tidak hanya bersifat fungsional, melainkan juga spiritual yakni bentuk ibadah

manusia dalam menjaga ciptaan Allah.

Keterhubungan dengan Agenda Global

Ekonomi hijau berbasis maqasid memiliki titik temu dengan agenda Sustainable
Development Goals (SDGSs), terutama dalam tujuan: (Yusuf, 2020).

a. energi bersih dan terjangkau (SDG 7),

b. konsumsi dan produksi yang bertanggung jawab (SDG 12),

c. aksi terhadap perubahan iklim (SDG 13), dan

d. kehidupan di darat (SDG 15).

Dengan kata lain, maqasid al-syari‘ah dapat dijadikan basis epistemologis Islam yang

memperkuat legitimasi keagamaan dari program pembangunan berkelanjutan.

Dimensi Keadilan Antar Generasi

Salah satu aspek terpenting dari maqasid adalah memastikan keadilan distribusi tidak
hanya antar individu dalam satu generasi, tetapi juga antar generasi. Eksploitasi sumber
daya yang berlebihan berarti menafikan hak generasi mendatang untuk menikmati alam.
Hal ini bertentangan dengan maqasid karena merusak keberlangsungan Aifz al-nasl dan
hifz al-mal di masa depan. Oleh sebab itu, ekonomi hijau dalam Islam bersifat

intergenerasional, menuntut adanya etika keberlanjutan (intergenerational justice).



64 | AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. I
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

Dengan demikian, maqasid al-syari’ah memberikan fondasi filosofis, etis, dan
operasional bagi ekonomi hijau. la tidak hanya relevan sebagai konsep normatif, tetapi
juga praktis dalam mengarahkan kebijakan publik, aktivitas bisnis, dan pola konsumsi
masyarakat menuju pembangunan yang berkeadilan, berkelanjutan, dan selaras dengan

syariah.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) dan analisis hermeneutik-konseptual. Sumber utama adalah karya-
karya Seyyed Hossein Nasr, disertai literatur sekunder tentang ekoteologi Islam, maqasid
al-syari‘ah, dan keuangan/ekonomi syariah berkelanjutan. Analisis dilakukan melalui:
(1) interpretasi teks (hermeneutika) untuk menemukan tema-tema kunci; (2) sintesis
konseptual untuk menyusun model ekonomi hijau berbasis nilai sakral; dan (3) pemetaan

implikasi kebijakan dan instrumen.

Hasil dan Pembahasan
Biografi Intelektual Singkat Nasr dan Arah Kritiknya

Seyyed Hossein Nasr (lahir tahun 1933 di Teheran, Iran) merupakan salah satu
intelektual Muslim paling berpengarun dalam wacana filsafat, sains, dan
spiritualitas kontemporer. la berasal dari keluarga terpelajar; ayahnya adalah seorang
dokter dan pendidik yang dekat dengan kalangan politik dan intelektual Iran pada awal
abad ke-20. Nasr menempuh pendidikan tinggi di Amerika Serikat, di mana ia meraih
gelar sarjana fisika dari Massachusetts Institute of Technology (MIT) dan kemudian
melanjutkan studi filsafat dan sejarah sains di Harvard University, hingga memperoleh
gelar doktor pada usia yang relatif muda.

Pendidikan multidisipliner Nasr yang menggabungkan sains modern Barat dengan
tradisi filsafat Islam klasik membentuk sintesis pemikirannya. la menjadi jembatan antara
dunia Timur dan Barat, antara tradisi Islam dan pemikiran filsafat modern. Dalam karya-
karyanya, Nasr menekankan pentingnya dimensi metafisik dalam sains dan budaya, suatu hal
yang menurutnya hilang dalam modernitas. (Hassan, 2022).

Sebagai representasi mazhab Perennial, Nasr berangkat dari asumsi bahwa seluruh



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | g5

tradisi agama otentik memiliki inti transenden yang sama, yaitu Sophia Perennis
(kebijaksanaan abadi). la mengembangkan gagasan bahwa krisis spiritual modernitas
disebabkan oleh hilangnya kesadaran akan kesakralan kosmos dan keterhubungan manusia
dengan Tuhan. Menurut Nasr, modernisme telah mengedepankan rasionalitas instrumental,
materialisme, dan antroposentrisme yang menyingkirkan nilai-nilai spiritual. Akibatnya,
alam diperlakukan sekadar sebagai objek yang bisa dieksploitasi tanpa batas.

Dalam kritiknya terhadap sains modern, Nasr menolak reduksionisme dan
positivisme yang mendominasi epistemologi Barat. la menyebut bahwa sains modern bersifat
“profan” karena terputus dari akar metafisika dan etika. Sebaliknya, dalam tradisi Islam (dan
agama- agama tradisional lain), sains tidak sekadar menjelaskan fenomena alam, tetapi juga
mengandung makna spiritual, menghubungkan kosmos dengan Sang Pencipta.

Bagi Nasr, krisis ekologi global pada dasarnya adalah krisis spiritual. Kerusakan
lingkungan, polusi, perubahan iklim, dan hilangnya keanekaragaman hayati hanyalah gejala
dari penyakit mendasar: pemutusan hubungan manusia dengan Transendensi. Karena
manusia modern tidak lagi melihat alam sebagai ayat-ayat Allah, maka kosmos menjadi
terdesakralisasi, sekadar materi yang dapat ditundukkan dan dieksploitasi.

Oleh sebab itu, solusi yang ditawarkan Nasr bukan sekadar teknis-ekonomis,
melainkan rekonstruksi kosmologi spiritual. la menyerukan kembalinya sains kepada fondasi
metafisik yakni suatu ilmu yang berakar pada kesadaran akan kehadiran llahi dalam
ciptaan. Dengan demikian, ekologi bukan hanya urusan lingkungan, tetapi juga bagian
dari ibadah, tanggung jawab kekhalifahan manusia (khalifah fi al-ardh).

Kritik Nasr diarahkan pada tiga hal utama:

a. Reduksionisme Epistemologis sains modern mengabaikan dimensi transenden
dan hanya mengukur realitas berdasarkan materi.

b. Antroposentrisme manusia modern memposisikan dirinya sebagai pusat alam
semesta, bukan sebagai bagian dari jaringan kosmik yang lebih luas.

c. Desakralisasi Kosmos alam dipandang sekadar objek material, kehilangan
statusnya sebagai tanda-tanda Ilahi. Arah kritik ini menjadikan Nasr sebagai
salah satu pionir dalam etika lingkungan berbasis spiritualitas. Baginya,
mengatasi krisis ekologi memerlukan paradigma baru yang menyatukan

kembali sains, agama, dan etika. Dengan demikian, sains Islam yang sejati



66 AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

bukanlah sekadar sains teknis, melainkan sains sakral (sacred science) yang

memandang kosmos sebagai manifestasi kehadiran Tuhan.

2. Prinsip Etika Lingkungan: Tauhid, Khalifah, Amanah, dan Mizan

Tauhid menegaskan bahwa seluruh realitas bersumber dari Allah SWT sebagai
Tuhan Yang Maha Esa. Alam bukanlah entitas otonom, melainkan bagian dari kesatuan
wujud yang mencerminkan tanda-tanda kebesaran-Nya. Dengan demikian, perusakan
terhadap alam sejatinya merupakan bentuk pengingkaran terhadap tauhid, sebab alam
adalah ayat kauniyah (tanda-tanda Ilahi) yang harus dihormati (Nasr, 2019)

Khalifah menempatkan manusia sebagai wakil Allah di muka bumi yang diberi
mandat untuk memakmurkan bumi, bukan mengeksploitasinya secara berlebihan.
Tugas kekhalifahan ini mencakup pengelolaan sumber daya secara berkelanjutan,
pelestarian lingkungan, serta penciptaan harmoni antara manusia dengan alam (lzadi,
2021). Dengan demikian, posisi khalifah bukanlah otoritas mutlak, melainkan
tanggung jawab etis dan spiritual yang harus dipertanggungjawabkan di hadapan Allah
(Hag, 2022).

Amanah menekankan dimensi moral dari kekhalifahan manusia. Segala sumber
daya alam yang dititipkan Allah merupakan bentuk kepercayaan yang harus dijaga.
Eksploitasi berlebihan, pencemaran, dan pemborosan (israf) adalah bentuk
pengkhianatan terhadap amanah yang telah diberikan (Kamali, 2020). Konsep
amanah ini menuntut pengelolaan lingkungan berbasis keadilan intra dan antar-
generasi, sehingga kesejahteraan ekologis dapat dinikmati secara berkelanjutan
(zainal, 2023).

Mizan (keseimbangan) adalah prinsip kosmik yang meniscayakan adanya
harmoni dalam ciptaan. Al-Qur’an menyebut bahwa Allah menciptakan alam dengan
ukuran (gadar) dan keseimbangan (mizan) agar manusia tidak melakukan kerusakan
(QS. Ar- Rahman: 7-9). Prinsip ini melarang tindakan fasad (kerusakan), itlaf
(perusakan), maupun eksploitasi yang merusak struktur ekosistem (Rahman, 2021).
Oleh karena itu, konsumsi, produksi, dan penggunaan teknologi harus selaras dengan
prinsip i‘fidal (kesederhanaan) dan ‘adl (keadilan), sehingga tidak menimbulkan

ketidakadilan ekologis maupun sosial (Sulaiman, 2022).



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 67

Keempat prinsip ini membentuk kerangka etika lingkungan Islam yang unik,
karena tidak hanya berorientasi pada kepentingan pragmatis manusia, melainkan juga
bertumpu pada dimensi teologis, kosmologis, dan moral. Dengan demikian, paradigma
ekologi Islam tidak sekadar berbicara tentang kelestarian lingkungan, tetapi juga
tentang pengembalian relasi manusia dengan Tuhan melalui pemeliharaan ciptaan-nya
(Nasr, 2020).

3. Dari Etika ke Kebijakan: Operasionalisasi Nilai

Translasi nilai ke kebijakan mensyaratkan perangkat kelembagaan yang kokoh
dan terintegrasi. Dalam sejarah Islam, hisbah berfungsi sebagai instrumen pengawasan
pasar untuk memastikan keadilan distribusi, melarang penipuan, mencegah kecurangan
timbangan, serta mengawasi praktik yang berpotensi merusak lingkungan (Haneef &
Pramanik, 2021). Fungsi pengawasan ini relevan untuk mengatur tata kelola pasar
modern yang seringkali menimbulkan ekses ekologis akibat orientasi keuntungan
semata (Asutay, 2019).

Instrumen ekonomi Islam seperti zakat dan infak memiliki potensi dialokasikan
tidak hanya untuk penanggulangan kemiskinan, tetapi juga pemulihan lingkungan,
seperti reboisasi, pengelolaan limbah, hingga ketahanan iklim komunitas miskin (Al-
Shammari, 2020). Konsep wakaf hijau juga muncul sebagai model inovatif yang
memungkinkan konservasi biodiversitas, pendanaan energi terbarukan di fasilitas
publik, serta penyediaan infrastruktur ramah lingkungan seperti pengelolaan air bersih
(Kahf & Mohieldin, 2022).

Lebih jauh, operasionalisasi nilai etika Islam dalam kebijakan publik menuntut
kolaborasi antara negara, masyarakat sipil, dan lembaga keagamaan. Negara
berperan menetapkan regulasi berbasis maqasid al-syari‘ah untuk memastikan
pembangunan berkelanjutan yang berkeadilan. Masyarakat sipil mengawal
implementasi kebijakan, sedangkan lembaga keagamaan menanamkan kesadaran
ekologis berbasis spiritualitas kepada individu (Nasr, 2019). Dengan demikian,
integrasi nilai etika lingkungan Islam ke dalam kerangka kebijakan tidak hanya menjadi
wacana normatif, tetapi juga praksis yang mampu menghadapi tantangan krisis ekologi

global.



68

AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

4. Keuangan Syariah untuk Ekonomi Hijau

Instrumen keuangan syariah, terutama sukuk hijau, menjadi salah satu
mekanisme utama dalam mendukung ekonomi hijau berbasis magasid al-syari‘ah.
Sukuk hijau menyediakan pembiayaan jangka panjang untuk proyek-proyek mitigasi
dan adaptasi terhadap perubahan iklim, termasuk energi terbarukan, transportasi
berkelanjutan, pengelolaan sampah, dan reforestasi (Ahmad, 2021). Prinsip risk-
sharing dan asset- backing dalam syariah menekankan keterkaitan langsung antara
instrumen keuangan dan sektor riil yang ramah lingkungan, sekaligus mengurangi
praktik spekulasi yang dapat merusak keberlanjutan ekosistem (Sulaiman, 2020).
Pelaporan dampak lingkungan dan sosial dari proyek yang dibiayai harus diselaraskan
dengan indikator maqasid al-syari‘ah serta prinsip Environmental, Social, and
Governance (ESG) berbasis syariah, sehingga setiap investasi tidak hanya
menguntungkan secara ekonomi, tetapi juga menegakkan keadilan sosial dan menjaga
keseimbangan alam (mizan) sebagai bagian dari amanah manusia (Khan & Hassan,
2022).

Selain itu, pengembangan instrumen keuangan syariah hijau tidak hanya
berhenti pada sukuk, tetapi juga dapat diperluas melalui wakaf produktif dan dana zakat
yang diarahkan untuk proyek lingkungan, misalnya pembangunan instalasi energi
surya di fasilitas publik, program reboisasi, atau pengelolaan sampah terpadu di
komunitas miskin (Rahman & Abdullah, 2021). Kombinasi sukuk, wakaf hijau, dan
alokasi zakat ini memungkinkan terciptanya pembiayaan multisaluran yang
menjangkau berbagai skala mulai proyek nasional hingga program komunitas lokal dan
sekaligus menanamkan nilai etika dan spiritual dalam setiap aktivitas ekonomi. Dengan
demikian, keuangan syariah hijau menjadi instrumen yang tidak hanya berfungsi
sebagai modal ekonomi, tetapi juga sarana implementasi prinsip maqasid al-syari‘ah
dalam praktik pembangunan berkelanjutan, menjembatani dimensi religius, sosial, dan
ekologis secara holistik.

Model Sacred-Value Green Economy (SVGE) berupaya merumuskan
paradigma pembangunan yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan ekonomi,
tetapi juga menempatkan spiritualitas dan nilai-nilai sakral sebagai fondasi utama.

Model ini terdiri dari tiga lapisan utama. Pertama, fondasi spiritual yaitu tauhid dan



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 69

kesadaran akan sakralitas alam. Dalam pandangan Islam, seluruh ciptaan merupakan
ayat Allah yang mengandung tanda-tanda ketuhanan. Oleh karena itu, eksploitasi
sumber daya alam tanpa batas dianggap sebagai bentuk pengingkaran terhadap amanah
ilahi (Nasr, 1996; Al- Jayyousi, 2016). Kesadaran tauhid ini menjadikan manusia bukan
pemilik mutlak alam, tetapi sebagai khalifah yang wajib memelihara keseimbangan
ekosistem.

Kedua, etika-normatif yang diturunkan dari ajaran Islam, mencakup prinsip
mizan (keseimbangan), ‘adl (keadilan), amanah, dan larangan israf (pemborosan).
Prinsip-prinsip ini menegaskan bahwa pembangunan ekonomi harus selaras dengan
keadilan sosial, distribusi yang merata, dan pengelolaan sumber daya secara
berkelanjutan (Chapra, 2008; Kamali, 2019). Misalnya, mizan mendorong
keseimbangan antara kebutuhan ekonomi dan pelestarian lingkungan, sementara
larangan israf mengkritisi pola konsumsi berlebihan yang menjadi salah satu penyebab
utama krisis ekologis global.

Ketiga, instrumen kebijakan yang berfungsi sebagai perangkat implementasi.
Dalam konteks ekonomi hijau berbasis nilai sakral, instrumen syariah seperti zakat,
wakaf produktif, dan hisbah dapat dimodernisasi untuk mendukung program ramah
lingkungan, misalnya pendanaan proyek energi terbarukan atau program pengelolaan
sampah berbasis komunitas (Obaidullah, 2020). Selain itu, instrumen keuangan
kontemporer seperti sukuk hijau (green sukuk) telah terbukti menjadi mekanisme
efektif dalam membiayai proyek mitigasi perubahan iklim, sebagaimana dilakukan
oleh Indonesia yang menerbitkan green sukuk sejak 2018 (World Bank, 2022). Untuk
memperkuat akuntabilitas, instrumen- instrumen ini perlu diselaraskan dengan standar
ESG (Environmental, Social, and Governance) yang berbasis maqasid al-syari‘ah,
sehingga mampu menilai keberlanjutan proyek tidak hanya secara ekonomi, tetapi juga
secara etis dan spiritual (Dusuki, 2021).

Implementasi model SVGE menuntut tata kelola multilevel yang melibatkan
negara, pasar, dan masyarakat sipil. Negara bertugas menetapkan kebijakan makro
yang menekankan regulasi hijau berbasis syariah, pasar menyediakan inovasi keuangan
hijau seperti sukuk dan investasi berkelanjutan, sedangkan masyarakat sipil berperan

dalam membangun kesadaran ekologis berbasis agama melalui pendidikan, dakwah,



70

AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

dan gerakan komunitas (Rizk, 2019). Dengan sinergi tersebut, SVGE diharapkan dapat
menjadi model alternatif pembangunan yang berkeadilan, berkelanjutan, sekaligus

berakar pada nilai-nilai spiritual.

Rantai Pasok Halal-Sirkular dan Indikator Kinerja

Konsep rantai pasok halal-sirkular (halal circular supply chain) merupakan
integrasi antara prinsip halal dengan paradigma ekonomi sirkular yang menekankan
keberlanjutan, efisiensi sumber daya, dan tanggung jawab sosial. Rantai pasok ini tidak
hanya memastikan kepatuhan terhadap hukum syariah dalam seluruh siklus hidup
produk, tetapi juga mendorong transformasi menuju sistem produksi dan konsumsi
yang berwawasan lingkungan. Hal ini meliputi perancangan produk ramah lingkungan
(eco-design), pemilihan bahan baku halal dan berkelanjutan, penggunaan energi
terbarukan, efisiensi logistik, pengurangan emisi karbon, minimisasi limbah, serta
optimalisasi daur ulang dalam kerangka closed-loop supply chain (Nasrullah &
Ibrahim, 2022). Dengan demikian, rantai pasok halal-sirkular menjadi instrumen
strategis dalam menjawab tantangan krisis ekologi sekaligus menjaga keberkahan dan
keberlanjutan ekonomi umat.

Indikator kinerja rantai pasok halal-sirkular dapat dikembangkan melalui
pendekatan multidimensional yang menggabungkan aspek spiritual, sosial, ekonomi,
dan ekologis. Misalnya: (1) indikator lingkungan, seperti intensitas emisi karbon per
unit pendapatan halal, rasio energi terbarukan dalam operasi, serta tingkat daur ulang
bahan baku; (2) indikator sosial, mencakup indeks keadilan rantai nilai (value chain
fairness index), tingkat kepatuhan pekerja terhadap standar etika kerja Islami, serta
partisipasi komunitas lokal dalam rantai pasok; (3) indikator ekonomi, seperti efisiensi
biaya logistik halal, margin nilai tambah dari produk ramah lingkungan, serta
kontribusi rantai pasok terhadap ketahanan pangan halal; dan (4) indikator filantropi
Islam, seperti rasio alokasi zakat, wakaf, dan infaq untuk program pemberdayaan
lingkungan, konservasi, serta inovasi teknologi bersih (Hussain et al., 2021; Rahman
& Zailani, 2023).

Lebih jauh, penerapan rantai pasok halal-sirkular sejalan dengan maqasid al-
syari‘ah, khususnya dalam menjaga agama (hifz al-din) melalui kepatuhan halal,

menjaga jiwa (hifz al-nafs) melalui produk sehat dan ramah lingkungan, menjaga harta



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 71

(hifz al-mal) melalui efisiensi dan keberlanjutan ekonomi, serta menjaga keturunan
(hifz al-nasl) dengan memastikan lingkungan lestari bagi generasi mendatang. Oleh
karena itu, rantai pasok halal-sirkular dapat dipandang sebagai instrumen operasional
untuk mewujudkan sacred- value green economy yang memadukan nilai sakral Islam

dengan keberlanjutan ekologi modern (Ali & Suleiman, 2020).

6. Diskusi Kritis: Kekuatan dan Keterbatasan

Pendekatan Seyyed Hossein Nasr dalam etika lingkungan memiliki kekuatan
fundamental karena mampu mengidentifikasi akar spiritual krisis ekologis modern,
yaitu terputusnya manusia dari prinsip tauhid dan sakralitas alam. Dengan menekankan
dimensi metafisik dan spiritual, Nasr menawarkan horizon makna baru bagi
transformasi ekologis yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga moral dan
eksistensial (Nasr, 2021). Hal ini relevan karena banyak pendekatan pembangunan
berkelanjutan masih terjebak pada dimensi teknokratis tanpa menyentuh kesadaran
batiniah manusia.

Namun, Kketerbatasan yang sering dikemukakan adalah masalah
operasionalisasi  praktis. Pertama, bagaimana mengukur pengaruh spiritualitas
terhadap perubahan perilaku individu maupun institusi? Tantangan ini muncul karena
indikator kuantitatif pembangunan berkelanjutan, seperti carbon footprint atau indeks
emisi, sulit menangkap dimensi transendental. Kedua, bagaimana menjembatani
konsep metafisika Islam dengan instrumen kebijakan publik modern seperti pajak
karbon, insentif hijau, atau regulasi energi terbarukan? Di sinilah dibutuhkan integrasi
dengan ilmu kebijakan publik, ekonomi kelembagaan, dan akuntansi keberlanjutan
agar konsep Nasr tidak berhenti pada level wacana filosofis semata (Alam, 2022;
Karim, 2023).

Selain itu, beberapa kritik juga diarahkan pada sifat normatif pemikiran Nasr.
la dianggap sangat kuat dalam memberikan kritik ontologis terhadap modernitas, tetapi
kurang memberikan panduan detail untuk perancangan model ekonomi hijau yang
kompatibel dengan sistem global saat ini. Oleh karena itu, kolaborasi dengan teori
ekonomi Islam kontemporer seperti Islamic green finance, halal circular economy, dan
instrumen ESG syariah dapat memperkuat kerangka operasional Nasr (Rahman &
Wahyudi, 2023).



72

AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

Dengan demikian, kekuatan utama pendekatan Nasr adalah pada dimensi
kesadaran dan makna, sedangkan kelemahannya terletak pada konkretisasi kebijakan
dan instrumen implementasi. Jalan tengah yang ditawarkan adalah mengembangkan
model sintesis yang menggabungkan spiritualitas Islam dengan perangkat ekonomi
modern sehingga mampu menjawab krisis ekologis secara komprehensif, baik pada
level etis maupun praktis (Hassan, 2024).

Implikasi Kebijakan dan Rekomendasi

Implikasi kebijakan dari pemikiran Seyyed Hossein Nasr dalam konteks etika
lingkungan dan ekonomi hijau menekankan perlunya pendekatan spiritual, normatif,
dan kelembagaan yang saling terintegrasi. Pertama, pemerintah dan lembaga keuangan
syariah dapat menerapkan green budgeting berbasis maqasid al-syari‘ah, yakni
mengalokasikan anggaran yang memprioritaskan kesehatan ekosistem sebagai bagian
dari perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan harta (hifz al-mal). Kedua, diperlukan
pengembangan standar ESG (Environmental, Social, and Governance) syariah yang
tidak hanya berorientasi pada efisiensi ekonomi, tetapi juga menekankan prinsip
keadilan intergenerasi, keseimbangan (mizan), serta pencegahan perilaku berlebihan
(anti-israf). Ketiga, instrumen pembiayaan syariah perlu diperluas, misalnya melalui
penerbitan sukuk hijau, optimalisasi wakaf uang untuk energi terbarukan, serta inovasi
skema zakat lingkungan yang dapat mendanai program konservasi. Keempat,
institusionalisasi hisbah lingkungan menjadi penting untuk memperkuat mekanisme
pengawasan pasar, sertifikasi produksi rendah emisi, dan perlindungan konsumen dari
praktik bisnis yang merusak lingkungan. Terakhir, pengarusutamaan ekoteologi Islam
melalui kurikulum pendidikan dan penyuluhan berbasis masjid dapat mempercepat
perubahan perilaku masyarakat agar lebih peduli terhadap keberlanjutan lingkungan.
Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya memberikan landasan spiritual bagi etika
lingkungan, tetapi juga menyediakan kerangka kebijakan yang aplikatif untuk
mewujudkan ekonomi hijau berbasis syariah.



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... 73

Kesimpulan
Pemikiran Seyyed Hossein Nasr mengenai etika lingkungan dan ekonomi hijau

dalam Islam memberikan fondasi normatif dan spiritual bagi upaya menghadapi krisis
ekologi global. Nasr menegaskan bahwa kerusakan lingkungan merupakan
konsekuensi dari hilangnya orientasi metafisik manusia modern yang memisahkan
alam dari dimensi sakral. Islam, melalui konsep tauhid, Mizan (keseimbangan), dan
larangan israf (berlebih- lebihan), menawarkan paradigma alternatif yang
menempatkan manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab menjaga
keberlanjutan bumi. Dalam konteks ekonomi hijau, pendekatan maqasid al-syari‘ah
dapat diperluas untuk mencakup perlindungan ekosistem dan keadilan antar generasi,
sehingga instrumen keuangan syariah seperti sukuk hijau, wakaf produktif, dan zakat
lingkungan dapat dioptimalkan untuk mendukung pembangunan berkelanjutan.
Dengan demikian, pemikiran Nasr tidak hanya berfungsi sebagai kritik terhadap
paradigma modern yang antroposentris, tetapi juga sebagai tawaran konseptual yang
dapat diimplementasikan dalam kebijakan publik, praktik ekonomi, serta pendidikan
ekoteologis di dunia Muslim. Integrasi nilai-nilai Islam dalam etika lingkungan dan
ekonomi hijau menjadi jalan strategis untuk menciptakan peradaban yang harmonis

antara manusia, alam, dan Sang Pencipta.

Daftar Pustaka
Al-Attas, S. M. N. (2019). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: International

Institute of Islamic Thought and Civilization.

Al-Faruqi, I. R. (2022). Integration of Magasid in Sustainable Development Policy. New York:
Islamic Foundation.

Ali, S., & Ahmad, R. (2021). Ethical Principles in Islamic Environmental Economics. Kuala
Lumpur: Islamic Publishing.

Al-Qaradawi, Y. (2001). Figh al-Muamalat. Doha: Dar al-Shurug.

Al-Qaradawi, Y. (2020). Figh al-Zakat and Environmental Sustainability. Doha: Islamic Figh
Academy.

Ascarya, A. (2022). Islamic Finance and Green Economy: Implementation in Indonesia. Jakarta:

74 Bank Indonesia Research.

Auda, J. (2018). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. Herndon: International Institute

of Islamic Thought.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al- shariah.



74 AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam, Volume IX No. Il
Agustus-Desember 2025: 56 - 75

Journal of Islamic Economics, 21 (2).

Cizakca, M. (2014). Cash Wagf in Muslim Societies. Istanbul: ISRA Publications.

Dusuki, A. S., & Abdullah, N. A. (2020). Magasid al-Shariah, maslahah, and corporate social
responsibility. ISRA International Journal of Islamic Finance, 12 (1).

Dusuki, A. S., & Bouheraoua, A. (2011). Magasid al-Shariah, Islamic Finance and Economic
Development. Kuala Lumpur: IIUM Press.

Foltz, R. (2018). Environmental Ethics: An Islamic Perspective. London: Routledge. Hasan, M.
(2024). Spirituality and Sustainability: Lessons from Islamic Thought. London: Routledge.

Hassan, M. (2022). Seyyed Hossein Nasr: Integrating Science and Spirituality. London: Routledge.

IPCC. (2023). Climate Change 2023: Synthesis Report. Geneva: Intergovernmental Panel on Climate
Change.

Izzi Dien, M. (2017). The Theory and Practice of Islamic Economics. Kuala Lumpur:
International Islamic University Malaysia Press.

Kamali, M. H. (2010). Magasid al-Shariah Made Simple. Kuala Lumpur: International Institute
of Advanced Islamic Studies.

Khan, M. (2013). Hisbah in classical Islamic thought and contemporary application. Islamic
Law and Society, 20 (1).

Nasr, S. H. (1993). The Need for a Sacred Science. Chicago: Open Court.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press.

Nasr, S. H. (1996). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press.

Nasr, S. H. (2007). Islamic Environmentalism: Wisdom and Practice. Herndon: International
Institute of Islamic Thought.

Nasr, S. H. (2019). Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. Chicago: ABC
International.

Nasr, S. H. (2020). Islamic Environmental Philosophy and Ethics. London: Routledge.

Nasr, S. H. (2021). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press.

Obaidullah, M. (2016). Islamic finance for sustainable development. Journal of Islamic
Economics, Banking and Finance, 12 (2).

Otoritas Jasa Keuangan (OJK). (2021). Green sukuk framework Indonesia. Jakarta: OJK.

Rockstrom, J., Steffen, W., Noone, K., Persson, A., Chapin, F. S., Lambin, E., et al. (2020). A sg?e
operating space for humanity. Nature, 461.

Steffen, W., Rockstrom, J., Richardson, K., Lenton, T. M., Folke, C., Liverman, D., et al. (2018).
Planetary boundaries: Guiding human development on a changing planet. Science, 347
(6223), 1259855.



Budi Harianto, dkk...: Pemikiran Seyyed Hossein Nasr ... | 7°

UNESCAP. (2017). Sustainable consumption and production in Asia-Pacific: Islamic perspective.
Bangkok: United Nations.

United Nations Environment Programme (UNEP). (2011). Green Economy Report. Nairobi:
UNEP.

World Bank. (2020). Green sukuk: Financing sustainable development. Washington, DC: World
Bank.

World Bank. (2022). Indonesia Environmental Overview. Washington, DC: World Bank.

Yusuf, H. (2020). Magasid-Based Green Economy and Sustainable Development Goals.

Bandung: Al-Qalam Press.



