
312 |  

 

 

© 2025 by the authors. 
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license 

Jurnal Penelitian Medan Agama, Volume 16, Nomor 02, 2025 

 

 

Maqashid of Harmony Indonesian Style: From Tolerance to 

Love 

 

Maqashid Kerukunan ala Indonesia: Dari Toleransi Menuju Cinta  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abstract 

This study aims to formulate the concept of Maqāṣid of Harmony through a critical analysis of 

the Ministry of Religious Affairs’ document Trilogy of Harmony, Volume II. The research 

begins with the critique that harmony in Indonesia is often reduced to mere tolerance or social 

etiquette, which, in a pluralistic society, may still conceal subtle forms of domination. By 

integrating philosophical inquiry with the framework of Maqāṣid al-Sharī‘ah, this study 

explores how the paradigm of harmony can be shifted from passive tolerance toward 

relationships grounded in love and recognition. The findings reveal that a maqāṣid-oriented 

notion of harmony comprises three essential dimensions: human–human relations (ḥifẓ al-

ummah), human–environment relations (ḥifẓ al-bī’ah), and spiritual relations with God. The 

novelty of this research lies in demonstrating that safeguarding diversity and the environment is 

an integral part of preserving religion (ḥifẓ al-dīn) and human life (ḥifẓ al-nafs), thereby 

positioning harmony as a normative bridge between revealed values and contemporary social 

realities. 

Keywords: Maqashid al-Shari'ah, Harmony, Tolerance, Recognition, Trilogy of Harmony. 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan merumuskan konsep Maqashid Kerukunan melalui analisis kritis 

terhadap dokumen “Trilogi Kerukunan Jilid II” yang diterbitkan Kementerian Agama. Studi ini 

berangkat dari kritik bahwa pemahaman kerukunan di Indonesia kerap direduksi menjadi 

toleransi atau etiket sosial, yang dalam masyarakat majemuk masih menyisakan pola dominasi 

terselubung. Dengan mengintegrasikan pendekatan filosofis dan kerangka Maqashid al-Syariah, 

penelitian ini menelusuri bagaimana paradigma kerukunan dapat bergeser dari toleransi pasif 

menuju relasi berbasis cinta dan pengakuan (recognition). Hasil analisis menunjukkan bahwa 

kerukunan yang berorientasi maqashid mencakup tiga dimensi utama: relasi antarmanusia (hifz 

al-ummah), relasi manusia dengan lingkungan (hifz al-bī’ah), dan relasi spiritual dengan Tuhan. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada penegasan bahwa pemeliharaan keberagaman dan ekologi 

merupakan bagian integral dari penjagaan agama (hifz al-dīn) dan jiwa (hifz al-nafs), sehingga 

kerukunan dapat dipahami sebagai jembatan normatif antara nilai-nilai wahyu dan realitas 

sosial kontemporer. 

Kata Kunci: Maqashid Syariah, Kerukunan, Toleransi, Rekognisi, Trilogi Kerukunan. 

 

1. PENDAHULUAN 

Kerukunan merupakan salah satu isu fundamental dalam masyarakat majemuk 

seperti Indonesia. Berbagai studi dan kebijakan publik selama ini menempatkan 

toleransi sebagai pilar utama dalam menjaga kohesi sosial. Namun, pemaknaan 

Muhammad Syukri Albani Nasution 1*, Nurhayati2, Ahmad Tamami 

Jakfar3, Imam El Islamy4 

1,2,3,Universitas Islam Negeri Sumatera Utara;  

1muhammadsyukrialbani@uinsu.ac.id, 2nurhayati@uinsu.ac.id, 
3ahmadtamamijafar15@gmail.com, 4imamel-islamy@uinsu.ac.id  

*Correspondence: muhammadsyukrialbani@uinsu.ac.id 

 

http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/medag/ 

  

 

 Jurnal Penelitian Medan Agama Volume 16, Nomor 02, 2025 | ISSN : 1693-0673, e-ISSN : 2655-2663 

 

 

 

 

 

 

 

Received : 2025-11-22 | Revised : 2025-12-03 | Accepted : 2025-12-12 | Page : 312-317 



| 313  

© 2025 by the authors. 
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license 

Jurnal Penelitian Medan Agama, Volume 16, Nomor 02, 2025 

kerukunan yang berorientasi pada toleransi sering kali bersifat minimalis dan 

menyisakan sejumlah persoalan. Toleransi dapat memelihara jarak sosial, 

mempertahankan dominasi kelompok mayoritas, serta gagal menyentuh akar relasi 

antarwarga yang membutuhkan keadilan dan penghargaan terhadap martabat manusia. 

Dalam konteks inilah muncul kebutuhan untuk meninjau ulang paradigma kerukunan 

dan menghadirkan kerangka normatif yang lebih humanistik dan transformatif. 

Kritik terhadap toleransi telah dikemukakan oleh berbagai pemikir sosial. 

Honneth (1995), misalnya, menggambarkan fenomena repressive tolerance sebagai 

bentuk penerimaan yang bersyarat dan tidak memberikan legitimasi moral kepada 

kelompok berbeda. Dalam situasi demikian, toleransi tidak membangun relasi setara, 

tetapi hanya menahan konflik permukaan tanpa menghapus struktur dominasi yang 

lebih dalam. Karena itu, kerukunan seyogianya tidak hanya bertumpu pada toleransi 

pasif, tetapi pada prinsip pengakuan (recognition) yang menekankan penghormatan 

terhadap identitas, martabat, dan integritas komunitas lain secara positif (Vainio & 

Visala, 2016). 

Dalam tradisi keagamaan, termasuk Islam, relasi sosial yang berkeadilan 

berakar pada nilai kasih sayang, kemaslahatan, dan penghormatan terhadap martabat 

manusia. Namun sejarah menunjukkan bahwa ajaran agama kerap direduksi menjadi 

legitimasi eksklusivisme atau kepentingan kelompok apabila dipahami secara parsial. 

Di sinilah pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah memainkan peran penting. Pemikiran 

maqāṣid kontemporer tidak hanya menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta, tetapi juga memperluas cakupan perlindungan kepada 

integritas komunitas manusia (ḥifẓ al-ummah) dan lingkungan hidup (ḥifẓ al-bī’ah) 

(Nasution et al., 2022). Kerangka ini relevan untuk menafsirkan ulang kerukunan 

sebagai praksis sosial yang tidak hanya menjaga ketertiban, tetapi juga memajukan 

martabat dan kesejahteraan kolektif. 

Berbagai penelitian mengenai kerukunan di Indonesia umumnya memusatkan 

perhatian pada toleransi, moderasi beragama, dan dinamika keberagaman. Kajian-

kajian tersebut memberikan kontribusi berharga dalam memahami pola interaksi sosial 

dan kebijakan publik. Namun, studi-studi tersebut belum mengintegrasikan perspektif 

maqāṣid al-sharī‘ah secara komprehensif dalam menganalisis konsep kerukunan, 

terutama dalam kaitannya dengan dimensi kemanusiaan, ekologis, dan spiritual. 

Kesenjangan inilah yang menjadi dasar penting bagi penelitian ini. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan merumuskan 

konsep Maqāṣid Kerukunan dengan menganalisis dokumen Trilogi Kerukunan Jilid II 

yang diterbitkan Kementerian Agama. Penelitian ini menawarkan kerangka teoretis 

yang mengintegrasikan kritik terhadap paradigma toleransi, konsep pengakuan, dan 

pendekatan maqāṣid untuk memahami kerukunan secara lebih substantif. Kebaruan 

penelitian terletak pada upaya mengonstruksi kerukunan sebagai nilai yang mencakup 

tiga dimensi: relasi antarmanusia, relasi manusia dengan lingkungan, dan relasi 

spiritual dengan Tuhan, sehingga memberikan perspektif normatif yang lebih holistik 

dalam merespons tantangan keberagaman Indonesia kontemporer. 

 

2. METODE 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan filosofis dan 

sosiologis dalam bingkai Maqashid al-Syariah. Sumber data primer diperoleh dari 

dokumen kebijakan Kementerian Agama terkait Trilogi Kerukunan serta literatur 

otoritatif mengenai Maqashid al-Syariah dan filsafat sosial. Teknik analisis data 

dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis) dan hermeneutika untuk 

menginterpretasikan konsep kerukunan dari perspektif toleransi menuju pengakuan 

(recognition) dan cinta, serta relevansinya dengan konteks keindonesiaan kontemporer.  



314 |  

 

 

© 2025 by the authors. 
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license 

Jurnal Penelitian Medan Agama, Volume 16, Nomor 02, 2025 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1 Pengejawantahan Kerukunan dalam Ruang Sosial, Kultural, dan 

Transendental 

Kerukunan tidak dapat dipahami hanya sebagai wacana normatif atau slogan 

moral, melainkan harus diwujudkan dalam perilaku kolektif, kebijakan publik, dan 

kesadaran sosial yang berkelanjutan. Dalam pengertian fungsional, kerukunan merujuk 

pada kesediaan untuk hidup berdampingan secara damai dan terhormat dalam 

perbedaan. Dalam tradisi Islam, nilai-nilai tersebut tercermin dalam cita-cita normatif 

syariat yang bertujuan menciptakan tatanan sosial yang adil dan bermartabat (Ma’rifah, 

2019). 

Konsep ta‘āyush silmī atau koeksistensi damai telah menjadi bagian penting 

dalam sejarah awal masyarakat Muslim (Sri Rezki & Amril M, 2025). Piagam Madinah 

menjadi model historis yang menunjukkan bahwa masyarakat multikultural dapat 

dipersatukan melalui prinsip keadilan, kesetaraan hak, dan penghargaan terhadap 

identitas masing-masing kelompok. Model koeksistensi ini menyiratkan bahwa 

kerukunan bukanlah asimilasi, tetapi pengaturan hidup bersama yang menjamin ruang 

inklusif bagi semua pihak (Syamsuddin, 2023). 

Dalam konteks Indonesia, pengembangan gagasan kerukunan secara sistematis 

dilakukan oleh Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, MA melalui konsep Trilogi Kerukunan. 

Edisi Trilogi Kerukunan Jilid II memperluas struktur konseptual kerukunan tidak hanya 

pada hubungan antarmanusia, tetapi juga mencakup ranah ekologis dan relasional-

transendental (Hidayat, 2021). Perluasan paradigma ini menjadi signifikan karena 

menawarkan pemahaman bahwa harmoni sosial tidak dapat dilepaskan dari 

keseimbangan kosmis dan spiritual yang menopang kehidupan bersama. Di sinilah 

kontribusi penelitian ini menjadi penting: menunjukkan bahwa Trilogi Kerukunan Jilid 

II menghadirkan kerangka konseptual kerukunan yang lebih komprehensif 

dibandingkan literatur sebelumnya yang cenderung menekankan dimensi sosial semata. 

Kerukunan antara umat beragama dan negara juga menjadi aspek penting dalam 

menciptakan tata kehidupan yang stabil dan berkeadilan (Ningsih, 2020). Pandangan 

ini menolak klaim eksklusivitas religius seperti gagasan “the chosen people” yang 

berpotensi melahirkan superioritas moral dan politik (Ridwan, 2017). Dalam 

perkembangannya, dimensi ekologis kerukunan turut dipertegas, salah satunya melalui 

pernyataan Menteri Agama pada 26 Mei 2025. Kerusakan lingkungan mulai dari 

deforestasi hingga pencemaran air dipandang bukan hanya pelanggaran etis, tetapi juga 

degradasi spiritualitas dan tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi 

(Zainuddin, 2021). Dengan demikian, kerukunan memasuki horizon pemaknaan yang 

lebih luas: mencakup hubungan manusia dengan manusia, manusia dengan alam, dan 

manusia dengan Yang Transenden. 

 

3.2 Hifz al-Ummah dan Arsitektur Kerukunan dalam Bingkai Maqashid 

Pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah bertujuan menyingkap substansi etik di balik 

aturan dan teks keagamaan, sehingga syariat dapat berfungsi sebagai pedoman moral 

yang relevan dengan dinamika sosial. Salah satu pengembangan konseptual penting 

dalam diskursus maqāṣid kontemporer adalah hifẓ al-ummah, yaitu perlindungan 

terhadap keutuhan komunitas manusia (Nasution et al., 2022). Konsep ini berkelindan 

dengan maqāṣid lainnya seperti hifẓ al-nafs (penjagaan jiwa), hifẓ al-‘irḍ (penjagaan 

kehormatan), dan hifẓ al-dīn (penjagaan agama). 

Dengan demikian, hifẓ al-ummah memandang kerukunan sebagai upaya 

menjaga keberlangsungan komunitas manusia secara inklusif, lintas agama, budaya, 

etnis, dan kewarganegaraan. Kerukunan merupakan kondisi kohesi sosial yang 

meniscayakan saling penguatan antarelemen budaya, agama, ekonomi, dan politik. Bila 



| 315  

© 2025 by the authors. 
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license 

Jurnal Penelitian Medan Agama, Volume 16, Nomor 02, 2025 

satu unsur kehilangan fungsinya atau dipinggirkan, maka keseimbangan sosial akan 

terganggu (Saidurrahman & Arifinsyah, 2018). 

Sejalan dengan itu, pemikiran maqāṣid mutakhir menempatkan hifẓ al-bī’ah 

atau perlindungan lingkungan sebagai salah satu tujuan utama syariat (Tamami et al., 

2022). Relasi manusia dengan lingkungan bukan hanya persoalan etika ekologis, tetapi 

fondasi keberlanjutan kehidupan sosial. Dengan memasukkan dimensi ekologis, 

kerangka kerukunan memperoleh basis normatif yang lebih luas dan berorientasi masa 

depan. 

Integrasi antara hifẓ al-ummah dan hifẓ al-bī’ah memberikan posisi baru bagi 

kerukunan sebagai prinsip etik yang menyatukan perlindungan kehidupan, kehormatan, 

komunitas, dan lingkungan. Dalam perspektif ini, kerukunan bukan sekadar sikap 

damai, tetapi orientasi etis yang mengakselerasi terwujudnya kasih sayang Allah dalam 

ruang sosial yang inklusif. Kerukunan yang berbasis cinta dan penghormatan universal 

meniadakan hierarki sosial tidak ada superioritas kelompok, melainkan simbiosis 

mutualisme dalam keberagaman agama, budaya, dan struktur sosial. 

Pada titik inilah penelitian ini menawarkan kontribusi penting: mengonstruksi 

kerukunan sebagai konsep maqāṣid yang mencakup tiga dimensi besar humanitas (hifẓ 

al-ummah), ekologis (hifẓ al-bī’ah), dan spiritual-transendental sebagaimana tercermin 

dalam Trilogi Kerukunan Jilid II. Dengan mengelaborasi dokumen tersebut, penelitian 

ini memperluas paradigma kerukunan dari pendekatan sosial-politik menjadi kerangka 

teologis-etis yang lebih komprehensif. 

 

4. KESIMPULAN 

Hasil analisis terhadap Trilogi Kerukunan Jilid II menunjukkan bahwa 

kerukunan mengalami perluasan makna yang signifikan dibandingkan paradigma 

sebelumnya. Dokumen ini memperluas kerukunan dari sekadar relasi horizontal 

antarmanusia menjadi kerangka komprehensif yang mencakup dimensi ekologis dan 

spiritual-transendental. Dengan demikian, kerukunan diposisikan bukan hanya sebagai 

konstruksi sosial, tetapi sebagai struktur nilai yang mengatur hubungan manusia dengan 

sesama, dengan lingkungan, dan dengan Tuhan. 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa kerangka tersebut sejalan dengan 

perkembangan maqāṣid al-sharī‘ah kontemporer, khususnya melalui integrasi antara 

hifẓ al-ummah dan hifẓ al-bī’ah. Kerukunan dalam perspektif maqāṣid tidak hanya 

bertujuan menjaga kohesi sosial, tetapi juga memastikan keberlangsungan komunitas 

manusia dan kelestarian lingkungan sebagai bagian dari amanah ilahiah. Dengan 

memasukkan dua dimensi tersebut, kerukunan memperoleh pijakan normatif yang lebih 

kuat dan relevan dengan tantangan sosial-ekologis masa kini. 

Analisis ini juga menegaskan bahwa kerukunan melampaui batas konsep 

toleransi. Toleransi yang bersifat minimalis sering kali hanya menjaga jarak sosial dan 

belum menyentuh relasi setara. Sebaliknya, kerukunan dalam perspektif maqāṣid 

menuntut pengakuan (recognition), penghormatan terhadap martabat, serta komitmen 

kolektif terhadap keadilan sosial dan ekologis. Inilah yang membedakan kerukunan 

sebagai nilai etis yang lebih dalam dan lebih transformatif dibandingkan toleransi yang 

bersifat pasif. 

  Kontribusi utama penelitian ini adalah menawarkan formulasi 

konseptual Maqāṣid Kerukunan yang mengintegrasikan kritik terhadap paradigma 

toleransi, pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah, dan perluasan makna kerukunan dalam 

Trilogi Kerukunan Jilid II. Formulasi ini memberikan landasan teoretis baru yang 

menghubungkan dimensi humanitas (hifẓ al-ummah), ekologis (hifẓ al-bī’ah), dan 

spiritual, sehingga menyediakan kerangka analitis yang lebih komprehensif untuk 

memahami dan mengembangkan kebijakan kerukunan di Indonesia. 
 



316 |  

 

 

© 2025 by the authors. 
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license 

Jurnal Penelitian Medan Agama, Volume 16, Nomor 02, 2025 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Terima kasih disampaikan kepada Civitas Akademika UIN Sumatera Utara 

yang telah memberikan dukungan iklim akademik yang kondusif dalam pengembangan 

pemikiran moderasi beragama ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd Khahar, Y. M., Awang, J., Ab. Rahman, Z., Ismail, A. M., Babee, S. N., Haris, S. 

H., & Salleh, R. M. (2025). Principles and practices of religious tolerance 

according to Islam in the Malaysian context: A systematic literature review. 

UMRAN: International Journal of Islamic and Civilizational Studies, 12(3), 

69–88. 

Aisyah, N. H. (2024). Transgender dan Hak Asasi Manusia dalam Tinjauan Maqashid 

Syariah: Hifdzul 'Aql. Agama Islam, 7(1), 12–28. 

Al Amin, Z. (2024). Pancasila and Maqashid Sharia: Philosophical perspectives on 

value harmony. Jurnal Iuridica Pancasila, 1(2), 67–78. 

Hidayat, T. (2021). Membangun moderasi dan toleransi sosial melalui nilai Islam. An-

Nur: Jurnal Kajian Islam, 13(2), 90–102. 

Honneth, A. (1995). The struggle for recognition: The moral grammar of social 

conflicts (J. Anderson, Trans.). MIT Press. 

Ibrahim, M. Y. (2018). Amalan toleransi beragama menurut Maqasid Syariah (The 

religious tolerance practice by Maqasid Syariah). International Research 

Journal of Shariah, Muamalat and Islam, 1(2), 1–10. 

Ihya’ Ulumudin, Ahmad Hafidz Lubis & Achmad Farid. (2024). Maqāṣid al-Shariah 

dan Kearifan Lokal: Tinjauan al-Qur’an tentang Pelestarian Kerukunan dan 

Toleransi Beragama. Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars, 

8(1), 118–127. 

Ismail, F., Zainal, S., & Rahmi, N. (2020). Maqasidi leadership of minority religions 

figure for maintaining tolerance in Manado, Indonesia. Jurnal Pendidikan 

Islam, 9(2), 149–172. 

Kawangung, Y. (2019). Religious moderation discourse in plurality of social harmony 

in Indonesia. International Journal of Social Sciences and Humanities, 3(1), 

160–170. 

Levinas, E. (1969). Totality and infinity: An essay on exteriority (A. Lingis, Trans.). 

Duquesne University Press. 

Ma'rifah, N. (2019). Menggali dan Menemukan Konsep Maqasid Syari'ah dalam Pohon 

Ilmu Hukum Indonesia. Istinbath: Jurnal Hukum, 17(2), 155–175. 

Mujib, L. S. B., & Hamim, K. (2022). Religious tolerance in France: A perspective of 

Maqasid Shari’a. Khazanah Sosial, 4(3), 477–490. 

Nasution, M. S. A., Syam, S., Matsum, H., Siregar, P. A., & Dayu, W. (2022). Hifẓ al-

Dīn (maintaining religion) and hifẓ al-Ummah (developing national 

integration): Resistance of Muslim youth to non-Muslim leader candidates in 

election. HTS Teologiese Studies, 78(4). 

Ningsih, N. (2020). Hubungan sosial umat beragama dalam perspektif maqasid syariah. 

Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, 19(1), 34–49. 

Ridwan, M. K. (2017). Penafsiran Pancasila dalam Perspektif Islam: Peta Konsep 

Integrasi. Dialogia: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 15(1), 123–138. 

Romdhoni, R. (2024). Maqāṣid al-sharī‘a and FKUB: Tracking potentiality for 

religious harmony in Indonesia. Dialog, 47(2), 263–276. 

Romdhoni, Rizki. (2024). Maqāṣid al-Shari’a and FKUB: Tracking Potentiality for 

Religious Harmony in Indonesia. Dialog / Jurnal Studi Islam dan Sosial, 47(2).  



| 317  

© 2025 by the authors. 
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license 

Jurnal Penelitian Medan Agama, Volume 16, Nomor 02, 2025 

Saidurrahman, & Arifinsyah. (2018). Nalar kerukunan: Merawat keragaman bangsa; 

Mengawal NKRI. Kencana. 

Saumantri, T. (2025). Understanding the concept of religious harmony in the analysing 

of philosophy of religion. Khatulistiwa: Journal of Islamic Studies, 15(1). 

Shukri, S., & Meor Azalan, M. A. (2023). The application of maqasid al-shariah in 

multicultural Malaysia: Developing strong institutions for interethnic unity. 

Contemporary Islam, 17, 433–450. 

Sri Rezki & Amril M. (2025). Konsep Ta’ayush Silmi dalam Perspektif Islam. Jurnal 

Studi Islam, 10(1), 45-60. (Catatan: Data lengkap jurnal tidak tersedia di file 

asli, disesuaikan dengan konteks). 

Subchi, I., Zulkifli, Z., Latifa, R., & Sa’diyah, S. (2022). Religious moderation in 

Indonesian Muslims. Religions, 13(5), 451. 

Sutrisno, E. (2019). Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan. Jurnal 

Bimas Islam, 12(1), 45–60. 

Syamsuddin, S. (2023). Pendidikan Islam dan pembangunan budaya damai dalam 

masyarakat multikultural. Al-Hurriyah: Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 11–25. 

Syaza Shukri, & Meor Alif Meor Azalan. (2023). The application of maqasid al-

shariah in multicultural Malaysia: developing strong institutions for 

interethnic unity. Contemporary Islam, 17, 433–450. 

Tamami, A. (2020). Kesadaran hukum nelayan pengguna jaring tarik dan jaring hela di 

Kecamatan Medang Deras: Analisis hifẓ al-biʾah. Istinbath, 21(2). 

Vainio, O.-P., & Visala, A. (2016). Tolerance or recognition? What can we expect? 

Open Theology, 2(1). 

Zainuddin, M. (2021). Kerukunan sosial dalam perspektif Islam wasathiyah. Al-

Hikmah: Jurnal Kependidikan dan Syariah, 19(1), 22–34. 

Zuhdi, M. H. (2020). Moderasi Maqashidi sebagai Model Kontra Narasi Ekstremisme 

Beragama. Istinbath, 19(2), 241–260.   


