
30 |  

 

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

 

 

Social Cohesion in the MUI Fatwa on Religious Tolerance: A 

Durkheimian and Parsonsian Socio-Legal Analysis 
 

Kohesi Sosial dalam Fatwa MUI tentang Toleransi Beragama: Analisis 

Sosio-Legal Perspektif Durkheim dan Parsons 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Abstract 
 

This article examines the Indonesian Council of Ulama’s (MUI) fatwa on religious tolerance in the 

celebration of other religious holidays from a socio-legal perspective informed by Émile Durkheim’s 

theory of social solidarity and Talcott Parsons’ AGIL framework. It analyzes how the fatwa functions 

as a religious norm in maintaining social cohesion while negotiating tensions between religious identity 

and Indonesia’s plural social reality. Using qualitative document analysis, this study draws on the 

official MUI fatwa on religious tolerance and relevant scholarly literature on Islamic law, sociology of 

law, and social integration. The findings show that the fatwa operates as a normative mechanism that 

reinforces internal religious solidarity while enabling selective forms of social integration in a 

multireligious society. From a Durkheimian perspective, the fatwa seeks to preserve mechanical 

solidarity by safeguarding collective religious boundaries, while also acknowledging the need for 

organic solidarity in a plural context. Through Parsons’ AGIL framework, the fatwa fulfills adaptive, 

integrative, and latency functions by regulating tolerance and preserving religious values. The study 

contributes theoretically by advancing a socio-legal understanding of Islamic fatwas as social 

institutions mediating religious norms and social cohesion in plural societies. 

 

Keywords: Social Cohesion, Religious Tolerance Fatwa, Durkheim, Parsons.  

 

 

Abstrak 
 

Artikel ini mengkaji fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang toleransi beragama dalam perayaan 

hari besar keagamaan pihak lain melalui pendekatan sosio-legal dengan merujuk pada teori solidaritas 

sosial Émile Durkheim dan kerangka AGIL Talcott Parsons. Kajian ini menganalisis bagaimana fatwa 

tersebut berfungsi sebagai norma keagamaan dalam menjaga kohesi sosial sekaligus merespons 

ketegangan antara identitas keagamaan dan realitas sosial Indonesia yang plural. Penelitian ini 

menggunakan metode analisis dokumen kualitatif dengan menjadikan teks resmi fatwa MUI tentang 

toleransi beragama serta literatur ilmiah yang relevan dalam bidang hukum Islam, sosiologi hukum, dan 

integrasi sosial sebagai sumber data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fatwa tersebut beroperasi 

sebagai mekanisme normatif yang memperkuat solidaritas internal umat beragama, sekaligus 

 

Refki Saputra 

 

Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Al Wafa Bogor, Indonesia; 

 

e-mail: refki.saputra@stisalwafa.ac.id  

  

   

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/alqanun 

 

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume xx, Nomor xx, 20xx | e-ISSN : 2776-253X 

 

 

Received: 2025-11-21 | Revised: 2025-12-23 | Accepted: 2026-02-05 | Page: 30-40 

 

mailto:refki.saputra@stisalwafa.ac.id


| 31  

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions  

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license  

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

memungkinkan bentuk-bentuk integrasi sosial yang bersifat selektif dalam masyarakat multireligius. 

Dalam perspektif Durkheim, fatwa ini merefleksikan upaya menjaga solidaritas mekanik melalui 

peneguhan batas-batas kolektif keagamaan, sekaligus mengakui kebutuhan akan solidaritas organik 

dalam konteks masyarakat plural. Melalui kerangka AGIL Parsons, fatwa ini menjalankan fungsi 

adaptasi, integrasi, dan pelestarian pola nilai (latency) dalam mengatur toleransi dan menjaga nilai-nilai 

keagamaan.Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi dengan mengembangkan pembacaan sosio-legal 

terhadap fatwa Islam sebagai institusi sosial yang memediasi antara komitmen normatif keagamaan dan 

tuntutan kohesi sosial dalam masyarakat plural. 

 

Kata Kunci: Kohesi Sosial, Fatwa Toleransi Beragama, Durkheim, Parsons. 

 

 

1. PENDAHULUAN 
   

Seiring dengan munculnya berbagai tantangan sosial, budaya, dan teknologi di era 

kontemporer, fatwa mengalami transformasi dari sekadar pendapat hukum keagamaan menjadi 

instrumen penting dalam produksi dan artikulasi hukum Islam (Parrey, 2024). Dalam konteks ini, fatwa 

tidak hanya memelihara tradisi hukum Islam klasik, tetapi juga mengaktualisasikan nilai-nilai Islam ke 

dalam realitas sosial yang terus berubah. Hal ini menunjukkan bahwa fatwa bukanlah produk yang 

statis, melainkan dinamis, adaptif, dan reflektif terhadap perubahan masyarakat. Sebagai bentuk ijtihad 

kolektif, fatwa membuka ruang interpretasi terhadap teks-teks keagamaan dalam menjawab isu-isu 

kontemporer seperti perbankan syariah, teknologi reproduksi, ekologi, hingga pluralisme agam (Bianda, 

2024; Jamaa, 2018). Fatwa dapat berfungsi sebagai norma sosial yang membentuk pola perilaku, sikap, 

bahkan batasan dalam berinteraksi dengan pihak lain. Dalam masyarakat plural seperti Indonesia, fatwa 

juga dapat menjadi alat kontrol sosial yang mengatur sejauh mana umat Islam dapat berinteraksi dengan 

kelompok agama lain, tanpa keluar dari batas keyakinan agamanya (Alnizar & Munjid, 2020).  

Fatwa adalah pandangan hukum Islam yang dikeluarkan oleh seorang mufti atau lembaga fatwa 

yang memiliki otoritas dalam agama Islam (Amin, 2008, p. 28; Ar-Raisuni, 2014, p. 26). Fatwa 

berfungsi sebagai pedoman bagi umat Islam dalam menjalankan hukum Islam dan menyikapi berbagai 

persoalan yang muncul dalam kehidupan sehari-hari. Fatwa dapat mencakup berbagai aspek, termasuk 

persoalan halal dan haram, ibadah, pernikahan, transaksi, hingga isu-isu sosial. Para mufti atau lembaga 

fatwa akan mengkaji dan mendiskusikan isu tertentu, kemudian memberikan pandangan keagamaan 

terhadapnya (Sholeh, 2016, p. 24). Meskipun fatwa dibahas dari sudut pandang agama, ia juga 

mempertimbangkan adat lokal dan aspek budaya. Adat dan budaya lokal memiliki sensitivitas tinggi 

yang perlu dijaga demi mempertahankan harmoni dan kohesi dalam masyarakat yang memiliki latar 

belakang etnis dan agama yang beragam (Yusuf et al., 2024).  

Urgensi peran fatwa semakin terlihat dalam isu toleransi beragama, khususnya di negara 

multikultural seperti Indonesia. Fatwa tidak hanya menjadi pedoman keagamaan internal, tetapi juga 

berfungsi sebagai mekanisme sosial yang mengatur relasi antara umat Islam dan penganut agama lain. 

Dalam situasi ini, fatwa berpotensi menjaga kohesi sosial, sekaligus membatasi bentuk-bentuk interaksi 

demi mempertahankan identitas dan keyakinan keagamaan umat Islam.  

Perhatian terhadap fungsi sosial fatwa mencerminkan upaya ilmiah untuk memahami peran 

agama dalam membentuk kohesi, respons terhadap pluralitas, dan transformasi sosial di era 

kontemporer. Purba at al. (2024) meneliti fatwa MUI tentang aliran sesat dan menyimpulkan bahwa 

MUI memainkan peran penting dalam menjaga keteraturan kehidupan beragama di Indonesia. Adapun 

Fuady Abdullah (2025) meneliti respons masyarakat di media sosial sebagai ruang interaksi sosial 

terhadap fatwa MUI tentang ucapan selam lintas agama yang dinilai kontroversial. Di Malaysia Yusuf 

et al. (2024)  meneliti peran fatwa sebagai mekanisme untuk menciptakan kohesi sosial dan harmoni 

dalam masyarakat, dan menyimpulkan bahwa fatwa memegang peran krusial dalam menjaga persatuan 

di tengah kemajemukan masyarakat Malaysia.  

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengkaji fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dari 

berbagai perspektif, seperti aspek fikih normatif, otoritas keagamaan, serta peran fatwa dalam menjaga 

ketertiban kehidupan beragama. Studi-studi tersebut menunjukkan bahwa fatwa MUI memiliki 

pengaruh signifikan dalam membentuk praktik keagamaan dan regulasi sosial umat Islam. Namun 

demikian, kajian-kajian tersebut umumnya belum secara spesifik menelaah fatwa toleransi sebagai 



32 |  

 

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

instrumen sosial yang berfungsi dalam membangun dan mengelola kohesi sosial, khususnya melalui 

pendekatan sosiologi hukum yang integratif. Oleh demikian, artikel ini bertujuan untuk menganalisis 

fatwa MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain sebagai norma keagamaan yang 

beroperasi dalam konteks sosial masyarakat plural. Fokus utama penelitian ini adalah memahami 

bagaimana fatwa tersebut memediasi ketegangan antara komitmen teologis Islam dan tuntutan 

pluralisme sosial di Indonesia. 

Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan sosio-legal dengan 

memanfaatkan teori solidaritas sosial Émile Durkheim dan kerangka sistem sosial AGIL Talcott 

Parsons. Pendekatan ini digunakan untuk membaca fatwa tidak semata sebagai teks normatif 

keagamaan, tetapi sebagai institusi sosial yang menjalankan fungsi-fungsi tertentu dalam menjaga 

keteraturan, integrasi, dan kohesi sosial dalam masyarakat multireligius. Secara keseluruhan, pemikiran 

mereka memberikan wawasan penting mengenai bagaimana masyarakat mempertahankan keteraturan, 

mengelola perubahan, dan mengintegrasikan tindakan individu dalam kerangka institusional yang lebih 

luas (Khara & Soren, 2025). 

 

 

2. METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan sosio-legal yang menganalisis 

fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain. 

Sumber data primer penelitian ini adalah teks resmi Fatwa MUI tentang Fikih Toleransi yang tercantum 

dalam Himpunan Fatwa MUI, sedangkan sumber data sekunder meliputi artikel ilmiah, buku, dan 

literatur relevan yang membahas fatwa, toleransi beragama, kohesi sosial, serta teori sosiologi hukum. 

Teknik analisis yang digunakan adalah analisis teks kualitatif dengan menempatkan fatwa sebagai 

norma keagamaan yang beroperasi dalam konteks sosial tertentu. Analisis dilakukan melalui 

pembacaan sosio-legal yang memadukan teori solidaritas sosial Émile Durkheim dan kerangka AGIL 

Talcott Parsons. Teori Durkheim digunakan untuk memahami fungsi fatwa dalam membentuk 

solidaritas dan menjaga kohesi sosial, sementara kerangka Parsons digunakan untuk menganalisis peran 

fatwa sebagai mekanisme regulatif yang berkontribusi terhadap integrasi, stabilitas, dan keteraturan 

sosial dalam masyarakat plural. 

 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

a. Fatwa Sebagai Instrumen Pembaruan Hukum Islam 
Dalam tradisi hukum Islam, fatwa merupakan pandangan hukum yang tidak bersifat mengikat 

secara yuridis (Ar-Raisuni, 2014, p. 28). Fatwa juga merupakan instrumen melakukan kontekstualisasi 

terhadap teks-teks syariat dan ketentuan-ketentuan agama (Saputra, 2024). Walaupun tidak mengikta 

secara yuridis, namun memiliki pengaruh moral dan sosial yang signifikan dalam kehidupan umat Islam 

(Widigdo & Hamid, 2018). Seiring perkembangan zaman, fatwa mengalami perubahan baik dalam 

bentuk maupun otoritasnya. Dari yang semula bersifat individual dan lokal, fatwa kini banyak 

dihasilkan oleh lembaga kolektif, seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), yang berfungsi sebagai 

rujukan keagamaan nasional dalam merespons berbagai persoalan sosial dan keagamaan (Bianda et al., 

2023; Pauzi et al., 2023). 

Sebagai produk ijtihad kontemporer, fatwa berperan penting dalam memperbarui dan 

mengaktualisasikan hukum Islam agar tetap relevan dengan dinamika masyarakat modern (Hidayat & 

Rosele, 2024). Melalui fatwa, ulama atau lembaga keagamaan memberikan penafsiran hukum terhadap 

persoalan-persoalan yang tidak secara eksplisit diatur dalam sumber-sumber utama Islam. Maka fatwa 

berfungsi sebagai mekanisme normatif yang menjembatani antara teks agama yang bersifat tetap dan 

realitas sosial yang dinamis. Dalam konteks ini, fatwa tidak hanya memberikan pedoman normatif bagi 

umat Islam, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen sosial yang memengaruhi sikap dan perilaku 

keagamaan dalam kehidupan bersama (Jamaa, 2018). Hal ini menunjukkan bahwa fatwa menjadi salah 

satu sarana melalui mana hukum Islam berinteraksi dengan perubahan sosial dan perkembangan ilmu 

pengetahuan, tanpa kehilangan karakter normatifnya (Yusdani, 2022). 

Di samping itu, fatwa juga mencerminkan bagaimana hukum Islam berupaya menjaga 

keseimbangan antara prinsip-prinsip agama yang fundamental dan tuntutan perubahan zaman. Hal ini 

membuat fatwa sebagai sarana pembaruan hukum Islam menjadi mekanisme untuk menjaga 



| 33  

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions  

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license  

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

kesinambungan dan relevansi hukum tanpa kehilangan identitasnya (Jamaa, 2018). Fatwa MUI tentang 

toleransi dalam perayaan hari raya agama lain, misalnya, merepresentasikan pembaruan hukum Islam 

yang merespons kompleksitas masyarakat Indonesia yang majemuk. Fatwa ini membuka ruang 

toleransi sosial, sekaligus menetapkan batas-batas normatif untuk menjaga identitas dan keyakinan 

keagamaan (MUI, 2024). 

Dengan demikian, fatwa sebagai sarana pembaruan hukum Islam tidak semata-mata berperan 

sebagai rujukan normatif keagamaan, tetapi juga berfungsi sebagai perangkat sosial yang mengatur 

perilaku kolektif dan menjaga keberlanjutan nilai-nilai Islam di tengah perubahan sosial. Melalui fatwa, 

ajaran Islam tidak hanya dipertahankan secara doktrinal, tetapi juga diaktualisasikan dalam kehidupan 

sosial, sehingga mampu berkontribusi dalam membentuk tatanan masyarakat yang tertib, harmonis, dan 

berkeadaban (Setiyanto, 2018). 
 

 

b. Peranan Fatwa dalam Konteks Sosial  
Fatwa tidak hanya berfungsi secara normatif sebagai panduan hukum untuk menjawab 

persoalan-persoalan baru yang muncul di tengah dinamika kehidupan umat, tetapi juga memiliki fungsi 

sosial yang penting dalam membentuk solidaritas dan memperkuat integrasi masyarakat (Widigdo & 

Hamid, 2018; Yusuf et al., 2024). Sebagai norma sosial, fatwa memberikan arahan tentang bagaimana 

umat Islam seharusnya bertindak sesuai dengan nilai-nilai agama dalam berbagai konteks sosial (Luthfi 

et al., 2024). Norma ini membentuk batas-batas interaksi yang dianggap sesuai antara umat Islam 

dengan kelompok masyarakat lain, sehingga fatwa berperan dalam membentuk kesadaran kolektif dan 

identitas sosial umat Islam (Juul, 2010). 

Selain itu, fatwa berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang mengatur dan menegakkan 

nilai-nilai agama dalam masyarakat (Widigdo & Hamid, 2018). Dengan mengeluarkan fatwa, otoritas 

keagamaan seperti MUI memberikan standar perilaku yang diharapkan, yang jika dilanggar dapat 

menimbulkan sanksi sosial berupa teguran, pengucilan, atau kecaman. Fungsi ini penting dalam 

menjaga integritas nilai agama sekaligus mengatur hubungan sosial agar tetap harmonis dan tertib dalam 

kehidupan bermasyarakat dan berbangsa (Setiyanto, 2018). 

Peranan sosial fatwa dalam masyarakat plural juga terkait dengan fungsi integrasi sosial yang 

menyeimbangkan kebutuhan menjaga kohesi umat Islam dengan tuntutan pluralisme dan kehidupan 

bersama dalam negara bangsa yang beragam (Widigdo & Hamid, 2018). Fatwa membantu memperjelas 

nilai-nilai bersama yang bisa diterima, sekaligus menetapkan batasan agar tidak terjadi percampuran 

yang bisa merusak identitas agama maupun tatanan sosial. Dengan demikian, fatwa berperan sebagai 

sarana pemersatu sekaligus penjaga harmoni sosial (Yusuf et al., 2024). Melalui fatwa, masyarakat 

plural dapat menciptakan kerukunan dan perdamaian yang berkelanjutan di tengah keberagaman yang 

ada (Widigdo & Hamid, 2018). 

Fungsi sosial fatwa tersebut dapat dianalisis lebih lanjut melalui kerangka teori sosiologi klasik. 

Dalam kerangka teori Émile Durkheim, fatwa dapat dipahami sebagai fakta sosial yang berada di luar 

individu dan memiliki daya paksa normatif (Khairulyadi et al., 2022). Fatwa berperan dalam 

memperkuat solidaritas sosial dengan menegaskan nilai-nilai bersama yang mengikat umat Islam 

sebagai komunitas moral. Dalam konteks masyarakat plural, fungsi ini menjadi penting untuk menjaga 

kohesi internal umat Islam, sekaligus mencegah disintegrasi sosial akibat kaburnya batas-batas normatif 

keagamaan. Sementara itu, dari perspektif Talcott Parsons, fatwa berfungsi sebagai mekanisme 

integrasi sosial yang menjalankan peran regulatif dalam sistem sosial. Melalui kerangka AGIL, fatwa 

dapat dipahami sebagai instrumen yang berkontribusi pada fungsi integration dan latency, yakni 

menjaga keteraturan sosial serta melestarikan pola nilai keagamaan di tengah perubahan sosial (Nasrul, 

2024). Dalam hal ini, fatwa membantu mengharmoniskan tuntutan pluralisme sosial dengan stabilitas 

sistem nilai agama. 

Konteks sosial dari fatwa MUI tentang toleransi dalam perayaan hari raya agama lain pada 

tahun 2024 memperlihatkan secara konkret fungsi tersebut. Fatwa ini memunculkan beragam respons 

di ruang publik, mulai dari dukungan yang melihatnya sebagai upaya menjaga harmoni sosial, hingga 

kritik yang menilai fatwa tersebut terlalu restriktif atau, sebaliknya, terlalu akomodatif. Perbedaan 

respons ini menunjukkan bahwa fatwa tidak hanya beroperasi sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai 

arena negosiasi sosial antara nilai keagamaan, identitas kolektif, dan realitas plural masyarakat 

Indonesia. Dengan demikian, peranan sosial fatwa dalam masyarakat plural tidak dapat dilepaskan dari 

fungsinya dalam membentuk solidaritas, mengatur integrasi sosial, dan menjaga keseimbangan antara 



34 |  

 

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

kohesi internal umat Islam dan tuntutan kehidupan bersama dalam masyarakat multireligius. Fatwa, 

dalam pengertian ini, menjadi instrumen sosio-legal yang menegaskan relasi antara norma agama dan 

keteraturan sosial. 
 

 

c. Fatwa MUI Tentang Fikih Toleransi Dalam Perayaan Hari Raya Agama Lain 
Dalam kagiatan Ijtima Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII tahun 2024 MUI menetapkan 

fatwa terkait panduan antar umat beragama (MUI, 2024). MUI menekankan pentingnya tolerani 

beragama antar umat beragama di Indonesia, untuk menjaga persatuan dan kesatuan bangsa serta 

keharmonisan antar masyarakat (MUI, 2024). Dalam fatwa ini terdapat fatwa khusus tentang fikih 

toleransi dalam perayaan hari raya agama lain, yang berbunyi : 

1) Setiap agama memiliki hari raya sebagai hari besar keagamaan yang biasanya disambut 

dengan perayaan oleh penganutnya. 

2) Umat Islam harus menjalankan toleransi dengan memberikan kesempatan kepada umat agama 

lain yang sedang merayakan ritual ibadah dan perayaan hari besar mereka. Bentuk toleransi 

beragama di antaranya adalah: 

a) Dalam hal akidah dan ibadah, memberikan kebebasan kepada pemeluk agama lain untuk 

melaksanakan ibadah hari raya sesuai keyakinannya dan tidak menghalangi 

pelaksanaannya. 

b) Dalam hal muamalah, bekerja sama (al-ta’awun) dalam kehidupan bermasyarakat, 

berbangsa, dan bernegara secara harmonis, rukun, dan damai. 

3) Tidak termasuk bagian toleransi beragama yang dibenarkan, antara lain: 

a) Mengucapkan selamat hari raya agama lain; 

b) Menggunakan atribut hari raya agama lain; 

c) Memaksakan untuk mengucapkan atau melakukan perayaan agama lain. 

4) Tindakan sebagaimana yang dimaksud dalam angka 3 merupakan tindakan 

mencampuradukkan ajaran agama yang berpotensi merendahkan dan menghina agama (MUI, 

2024). 

 

Masyarakat Indonesia merupakan masyarakat toleran, yang sangat menjungjung tinggi 

toleransi terhadap keragaman budaya, ras dan agama (Fitria & Tanggok, 2020; Fitriani, 2020). Fatwa 

ini hadir mengokohkan teleransi antar umat beragam di Indonesia. Fatwa ini mengakui bahwa setiap 

agama memiliki hari raya sebagai momen keagamaan yang penting dan biasanya dirayakan dengan 

serangkaian ritual ibadah dan perayaan oleh penganutnya (MUI, 2024). Pengakuan ini menjadi titik 

awal fatwa untuk menegaskan bahwa perayaan hari raya agama lain merupakan bagian yang wajar dan 

sah dalam kehidupan beragama. Oleh karena itu, fatwa membuka ruang bagi umat Islam untuk 

menerima dan menghormati keberadaan perayaan tersebut sebagai ekspresi keagamaan yang harus 

dihormati dalam masyarakat yang plural (MUI, 2024). 

Selanjutnya, fatwa menegaskan pentingnya sikap toleransi dari umat Islam terhadap umat 

agama lain dalam konteks perayaan hari raya mereka. Toleransi yang dimaksud mencakup dua dimensi 

utama: pertama, dalam aspek akidah dan ibadah, umat Islam diwajibkan memberikan kebebasan penuh 

kepada penganut agama lain untuk melaksanakan ibadah dan ritual hari raya sesuai keyakinannya tanpa 

adanya halangan atau gangguan. Kedua, dalam aspek muamalah, umat Islam dianjurkan untuk menjalin 

kerja sama (al-ta’awun) yang harmonis dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara agar 

tercipta suasana rukun dan damai (MUI, 2024). 

Implikasi sosial dari fatwa ini bersifat ambivalen. Di satu sisi, fatwa memberikan kejelasan 

sikap bagi umat Islam dalam menghadapi perayaan hari raya agama lain, sehingga mencegah 

kebingungan normatif dan potensi konflik internal. Di sisi lain, pembatasan tertentu juga memunculkan 

perdebatan di ruang publik, terutama terkait perbedaan pemahaman tentang batas toleransi dalam 

masyarakat multireligius. Hal ini menunjukkan bahwa fatwa tidak hanya berfungsi sebagai teks hukum 

keagamaan, tetapi juga sebagai arena negosiasi sosial antara identitas keagamaan, solidaritas internal, 

dan tuntutan kehidupan bersama dalam masyarakat plural. 
 

 

d. Teori Solidaritas Sosial Émile Durkheim 



| 35  

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions  

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license  

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

Émile Durkheim (1858-1917) adalah seorang sosiolog dan antropolog Prancis yang terkenal. Ia 

dianggap sebagai salah satu pendiri sosiologi, bersama dengan Auguste Comte, Max Weber dan Karl 

Marx (Gao, 2025). Durkheim merupakan salah satu tokoh penting dalam sosiologi klasik yang 

menekankan peranan norma sosial dan kesadaran kolektif dalam menjaga keteraturan masyarakat 

(Khara & Soren, 2025).  

Dalam perspektif Émile Durkheim, masyarakat dipahami sebagai suatu realitas objektif yang 

berada di luar individu dan membentuk perilaku mereka melalui norma, nilai, dan kesadaran kolektif. 

Norma-norma tersebut disebut sebagai fakta sosial, yakni aturan yang bersifat eksternal, umum, dan 

memiliki daya paksa terhadap individu (Dawson, 2022). Dalam kerangka ini, hukum termasuk norma 

keagamaan dipahami sebagai ekspresi dari kesadaran kolektif yang berfungsi menjaga keteraturan dan 

kohesi sosial. 

Masyarakat dalam pandangan Durkheim adalah suatu sistem yang utuh dimana norma dan nilai 

bersama menjadi perekat yang menyatukan individu-individu (Khairulyadi et al., 2022). Bagi 

Durkheim, solidaritas sosial itu dibutuhkan untuk memelihara keteraturan sosial dan untuk kebahagiaan 

masing-masing individu yang ada didalamnya. Jika saja solidaritas sosial itu rusak maka bisa membawa 

konsekuensi konsekuensi negatif (Nurdin & Abrori, 2019, p. 8). Durkheim membedakan antara 

solidaritas mekanik, yang muncul dalam masyarakat tradisional dengan kesamaan nilai dan keyakinan 

yang tinggi, dan solidaritas organik, yang berkembang dalam masyarakat modern yang kompleks dan 

majemuk. Dalam solidaritas mekanik, hukum bersifat represif dan menekankan keseragaman, 

sedangkan dalam solidaritas organik, hukum bersifat restitutif dan mendukung keberagaman serta 

kohesi sosial melalui pembagian peran (Wahyuni, 2018, pp. 11–12).   

 Namun demikian, dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural dan berlandaskan pada 

semangat kebhinekaan, pendekatan hukum yang terlalu represif dan eksklusif berpotensi menghambat 

terbentuknya solidaritas organik. Menurut Durkheim, hukum seharusnya berevolusi sesuai 

kompleksitas sosial dan berfungsi menjaga keteraturan melalui integrasi, bukan segregasi. (Poggi, 

1971). Dengan demikian, Fatwa sebagai produk hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial 

tempat ia diberlakukan. Agar fatwa tetap relevan dan berfungsi secara efektif dalam sistem sosial, ia 

harus mempertimbangkan dinamika masyarakat, perubahan nilai, serta kondisi sosial budaya yang 

melingkupinya. 

Dalam kerangka teori sistem sosial, fatwa berperan sebagai representasi dari tataran nilai (value 

system) yang menjadi pedoman bagi integrasi dan keteraturan sosial. (Bowring, 2015). Jika fatwa 

mengabaikan realitas sosial yang sedang berlangsung, seperti pluralitas agama, dinamika relasi 

antarumat, atau tuntutan hidup bersama dalam masyarakat majemuk, maka ia berisiko kehilangan daya 

ikat dan otoritasnya dalam kehidupan umat. Oleh karena itu, perumusan fatwa idealnya tidak hanya 

berlandaskan pada dalil normatif, tetapi juga memperhatikan fungsi sosialnya dalam menjaga harmoni, 

menuntun perilaku, dan memperkuat kohesi sosial di tengah keberagaman. 

Dengan demikian, teori Durkheim membantu memahami fatwa tidak semata sebagai produk 

hukum keagamaan, tetapi sebagai mekanisme sosial yang berfungsi menjaga solidaritas, mencegah 

disintegrasi, dan mengelola pluralitas. Fatwa menjadi instrumen normatif yang menegaskan kesadaran 

kolektif umat Islam sekaligus berkontribusi pada keteraturan sosial dalam masyarakat majemuk. 
 

 

e. Teori Sistem Sosial Talcott Parsons 
Talcott Parsons (1902-1979) dikenal sebagai tokoh utama dalam pengembangan teori struktural 

fungsionalisme di abad ke-20 (Ustun & Akçelik, 2024). Parsons menjadi profesor di Harvard University 

dan berperan penting dalam menjadikan sosiologi sebagai disiplin akademik yang mapan di Amerika 

(Khara & Soren, 2025). Salah satu kontribusi terbesarnya adalah pengembangan teori sistem sosial dan 

skema AGIL, yang menjelaskan empat fungsi utama yang harus dipenuhi oleh setiap sistem sosial agar 

dapat bertahan: Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan Latency (Rusydiyah & Rohman, 2020). 

Parsons juga menekankan pentingnya "value consensus" atau kesepakatan nilai sebagai dasar kohesi 

sosial; tanpa adanya kesepahaman nilai bersama, masyarakat akan mengalami disintegrasi. 

Parsons adalah tokoh sosiologi modern yang mengembangkan teori sistem sosial dengan 

pendekatan fungsionalisme struktural. Menurut Parsons, masyarakat adalah sistem yang terdiri dari 

subsistem yang saling terkait dan berfungsi untuk memenuhi kebutuhan dasar agar sistem tetap stabil 

dan terintegrasi. Parsons mengemukakan empat fungsi utama sistem sosial yang dikenal dengan 



36 |  

 

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

singkatan AGIL: Adaptation (A), Goal attainment (G), Integration (I), dan Latency (L).(Nasrul, 2024)  

AGIL merupakan akronim dari empat fungsi utama yang harus dipenuhi oleh setiap sistem sosial:  

1) Adaptation (A), yaitu kemampuan sistem untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan dan 

mengelola sumber daya;  

2) Goal Attainment (G), yaitu kapasitas sistem untuk menentukan dan mencapai tujuan 

kolektif;  

3) Integration (I), yaitu kemampuan sistem untuk menjaga keteraturan, koordinasi, dan 

harmoni antarbagian; serta  

4) Latency (L) atau pattern maintenance, yaitu proses pelestarian nilai, norma, dan motivasi 

budaya agar sistem dapat berjalan dalam jangka panjang (Rusydiyah & Rohman, 2020). 

 

Parsons menekankan bahwa keempat fungsi ini saling bergantung dan harus ada secara 

seimbang agar suatu masyarakat tetap stabil dan terorganisir. Dalam kerangka ini, AGIL menjadi dasar 

untuk menganalisis struktur sosial dan menjelaskan bagaimana institusi seperti keluarga, agama, 

pendidikan, dan hukum berperan dalam mempertahankan keteraturan sosial (Khara & Soren, 2025; 

Ustun & Akçelik, 2024). 

Dengan demikian, teori Parsons memberikan kerangka analisis untuk memahami fatwa sebagai 

bagian dari sistem sosial yang menjaga stabilitas, integrasi, dan kelangsungan nilai-nilai agama di 

masyarakat yang kompleks dan beragam. Talcott Parsons memandang masyarakat sebagai suatu sistem 

sosial yang kompleks, terdiri dari bagian-bagian yang saling bergantung dan memiliki fungsi masing-

masing untuk menjaga keteraturan dan stabilitas. Salah satu konsep kunci dalam teorinya adalah AGIL 

(Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan Latency), yaitu empat fungsi sistem yang harus dipenuhi 

agar masyarakat dapat bertahan dan berkembang. Dalam konteks hukum dan norma, fungsi 

"Integration" menjadi sangat penting, yaitu peran norma sosial (termasuk hukum dan fatwa keagamaan) 

dalam menjaga keselarasan antar elemen masyarakat serta mencegah konflik. 
 

 

f. Fatwa Fikih Toleransi Dalam Perayaan Hari Raya Agama Lain Menurut 

Perspektif Teori Solidarita Sosial Durkheim dan Teori Sistem Sosial AGIL 

Parsons 
Dalam pandangan Durkheim, norma agama adalah bagian dari fakta sosial yang bersifat 

eksternal terhadap individu namun memiliki kekuatan memaksa dalam membentuk perilaku kolektif 

(Gao, 2025). Fatwa MUI tentang fikih toleransi merupakan contoh nyata dari fakta sosial ini: ia 

berfungsi sebagai pedoman kolektif yang membatasi dan mengarahkan perilaku umat Islam dalam 

merespons perayaan agama lain. Dengan menetapkan apa yang boleh dan tidak boleh dilakukan, seperti 

memberikan ruang bagi umat lain untuk beribadah tetapi melarang ucapan selamat hari raya agama lain, 

fatwa ini mencerminkan nilai dan keyakinan yang telah terinstitusionalisasi dalam struktur sosial 

keagamaan umat Islam. Fakta sosial ini penting dalam mempertahankan stabilitas internal komunitas 

muslim, terutama dalam menjaga batas identitas religius di tengah pengaruh eksternal (Khairulyadi et 

al., 2022). 

Durkheim juga menekankan pentingnya solidaritas sosial dalam menciptakan keteraturan 

masyarakat (Khara & Soren, 2025). Dalam konteks fatwa ini, kita dapat melihat adanya kecenderungan 

pada bentuk solidaritas mekanik, di mana kohesi sosial dibangun melalui kesamaan keyakinan, norma, 

dan nilai yang dijaga secara ketat. Penegasan terhadap larangan mengucapkan selamat hari raya agama 

lain atau mengenakan atributnya merupakan bentuk perlindungan terhadap kesucian nilai kolektif yang 

dianggap sakral. Dalam masyarakat seperti Indonesia yang memiliki mayoritas Muslim, bentuk 

solidaritas mekanik ini tetap dominan di lingkungan keagamaan tertentu. Namun, solidaritas ini bisa 

menimbulkan ketegangan ketika berhadapan dengan masyarakat yang lebih plural dan heterogen, yang 

justru menuntut solidaritas organik, kerja sama lintas kelompok berdasarkan fungsi sosial yang saling 

melengkapi. 

Lebih jauh, Durkheim berpendapat bahwa masyarakat modern memerlukan transisi dari 

solidaritas mekanik menuju solidaritas organik untuk menjamin kohesi sosial di tengah keragaman 

(Dawson, 2022). Indonesia, sebagai negara multikultural dan multireligius, tidak dapat sepenuhnya 

bertumpu pada kesamaan identitas, tetapi harus membangun kohesi melalui kerja sama antaragama dan 

antar kelompok. Dalam konteks ini, bagian fatwa yang membolehkan toleransi dalam ranah muamalah, 

seperti kerja sama sosial dan hidup damai (MUI, 2024), merupakan langkah positif menuju 



| 37  

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions  

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license  

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

pembentukan solidaritas organik. Namun, pembatasan ketat dalam ranah akidah dan simbolik bisa 

menjadi kendala apabila tidak disertai dengan narasi inklusif yang mampu menjembatani identitas 

keagamaan dan nilai kebangsaan. 

Dalam perspektif Durkheim, Fatwa MUI tentang fikih toleransi beragama dalam perayaan hari 

raya agama lain mencerminkan upaya menjaga keseimbangan antara dua bentuk solidaritas sosial yang 

berkembang dalam masyarakat, yakni solidaritas mekanik dan solidaritas organik. Penegasan batas-

batas interaksi keagamaan, seperti larangan mengucapkan selamat hari raya agama lain, merupakan 

ekspresi dari solidaritas mekanik yang bertumpu pada kesamaan keyakinan, nilai, dan norma dalam 

komunitas umat Islam. Solidaritas ini penting untuk menjaga kemurnian akidah sebagai fakta sosial, 

yaitu keyakinan kolektif yang mengikat dan mengarahkan perilaku individu dalam kelompok. Namun, 

fatwa ini juga dihadapkan pada kenyataan sosial masyarakat Indonesia yang majemuk, di mana 

kehidupan bersama dengan pemeluk agama lain menjadi keniscayaan. Dalam konteks ini, tuntutan akan 

solidaritas organik muncul, yaitu bentuk keterikatan sosial yang dibangun di atas perbedaan dan saling 

ketergantungan antar individu atau kelompok. Oleh karena itu, meskipun fatwa MUI menekankan 

perlindungan terhadap identitas keagamaan internal, ia juga membuka ruang toleransi dalam bentuk 

penghormatan terhadap hak umat agama lain untuk menjalankan ibadahnya, sebagai wujud adaptasi 

terhadap kompleksitas struktur sosial masyarakat plural seperti Indonesia. 

Adapun Analisis fatwa MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain melalui 

teori AGIL Talcott Parsons (Khara & Soren, 2025; Nasrul, 2024), menunjukkan bahwa fatwa ini 

berupaya menjaga keseimbangan antara tuntutan internal agama dan realitas eksternal masyarakat 

majemuk. Fungsi Adaptation tercermin dari pengakuan atas keberagaman dan pemberian ruang kepada 

umat lain untuk beribadah; Goal Attainment terlihat dalam upaya menjaga kemurnian akidah dengan 

menetapkan batasan toleransi; Integration dijalankan dengan mendorong kerja sama sosial dan 

keharmonisan antarumat; dan Latency dipelihara melalui pelestarian nilai dan identitas Islam. Dengan 

demikian, fatwa ini bukanlah bentuk penolakan terhadap toleransi, melainkan penegasan kerangka 

toleransi yang sesuai dengan prinsip agama sekaligus tetap memungkinkan terciptanya keteraturan 

sosial dalam masyarakat plural. 

Penjelasan lebih lanjut teori sisitem sosial AGIL Parsons dalam membedah fatwa MUI dapat 

diuraikan sebagai berikut : 

1) Fungsi Adaptation merujuk pada kemampuan sistem sosial untuk menyesuaikan diri 

dengan lingkungan eksternal dan mengelola sumber daya yang tersedia (Rusydiyah & 

Rohman, 2020). Dalam konteks fatwa MUI ini, adaptasi terlihat dari pengakuan terhadap 

realitas masyarakat Indonesia yang multikultural dan multireligius. Fatwa ini menyadari 

bahwa setiap agama memiliki hari raya dan umat beragama berhak merayakannya, 

sehingga umat Islam diarahkan untuk memberi ruang dan kesempatan kepada penganut 

agama lain dalam menjalankan ibadah dan perayaannya. Jadi, fatwa ini merupakan bentuk 

adaptasi sosial yang selektif berupaya menyesuaikan dengan lingkungan plural sambil 

tetap mempertahankan batas identitas keislaman. 

2) Fungsi Goal Attainment menyangkut kemampuan sistem untuk menentukan dan mencapai 

tujuan kolektif (Khara & Soren, 2025). Dalam hal ini, fatwa MUI menetapkan tujuan 

menjaga kemurnian akidah Islam di tengah interaksi sosial lintas agama. Dengan cara ini, 

fatwa berfungsi sebagai alat normatif untuk mengarahkan perilaku umat dalam mencapai 

tujuan kolektif keagamaan yakni mempertahankan identitas iman tanpa sepenuhnya 

menutup diri dari hubungan sosial dengan umat agama lain. Pencapaian tujuan ini dicapai 

bukan dengan isolasi, tetapi dengan mengatur batas-batas interaksi yang dianggap sesuai 

dengan syariat. 

3) Fungsi Integration bertujuan untuk menjaga keteraturan sosial, menciptakan kohesi 

(Nasrul, 2024) dan mencegah konflik antar bagian sistem. Fatwa ini mendukung fungsi 

integrasi dengan mendorong sikap toleransi dalam dimensi muamalah (hubungan sosial), 

seperti kerja sama dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara secara 

damai. Namun, integrasi ini bersifat selektif dibatasi pada ranah sosial dan tidak mencakup 

aspek akidah atau ibadah, yang tetap dijaga ketat agar tidak terjadi percampuran ajaran. 

Dengan begitu, fatwa ini mengatur batas aman interaksi sosial agar kohesi tetap terpelihara 

tanpa menimbulkan disonansi keagamaan, yang berpotensi memicu konflik internal 

maupun eksternal. 



38 |  

 

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

4) Fungsi Latency atau pattern maintenance berkaitan dengan pelestarian nilai, norma, dan 

motivasi budaya dalam jangka panjang (Khara & Soren, 2025).  Fatwa MUI ini secara jelas 

menjalankan fungsi laten dengan menegaskan pentingnya menjaga kemurnian akidah dan 

membatasi bentuk toleransi yang bisa mengaburkan identitas keislaman. Penegasan bahwa 

mengucapkan selamat hari raya agama lain atau menggunakan atribut keagamaannya 

bukan bagian dari toleransi yang sah adalah bentuk proteksi terhadap nilai internal Islam. 

Fungsi ini sangat penting dalam memastikan generasi mendatang tetap mewarisi ajaran 

Islam secara utuh, meskipun berada di tengah masyarakat yang plural. 

 

Oleh demikian, dari sudut pandang teori sistem sosial AGIL Parsons, fatwa ini menjalankan 

fungsi yang kompleks dalam mempertahankan keseimbangan sistem sosial Islam dalam masyarakat 

majemuk. Fungsi Adaptation terlihat dari pengakuan atas keberagaman dan pemberian ruang beribadah 

bagi umat lain; Goal Attainment diwujudkan dengan menjaga kemurnian akidah melalui batasan 

toleransi; Integration diperkuat lewat dorongan kerja sama sosial dan hubungan harmonis antarumat; 

dan Latency terjaga dengan pelestarian nilai-nilai keagamaan yang menjadi dasar identitas. Fatwa ini, 

dengan segala batasannya, berperan sebagai mekanisme sistemik yang menjaga stabilitas sosial 

sekaligus menghadapi tantangan pluralitas, sehingga menunjukkan bagaimana norma keagamaan dan 

struktur sosial saling berinteraksi dalam dinamika kehidupan masyarakat Indonesia. 

Meskipun dikembangkan dalam konteks intelektual yang berbeda, teori solidaritas sosial Émile 

Durkheim dan teori sistem sosial Talcott Parsons memiliki titik temu penting dalam menganalisis fatwa 

MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain. Keduanya berpijak pada paradigma 

fungsionalisme yang memandang norma keagamaan sebagai instrumen sosial yang berperan menjaga 

keteraturan, stabilitas, dan kohesi masyarakat (Khara & Soren, 2025). Dalam perspektif ini, fatwa tidak 

dipahami semata sebagai teks hukum normatif, melainkan sebagai mekanisme sosial yang membentuk 

perilaku kolektif dan mengatur relasi antarindividu maupun antarkelompok dalam masyarakat 

majemuk.  

Perbedaannya terletak pada fokus analisis. Durkheim menekankan dimensi moral dan simbolik 

norma agama sebagai fakta sosial yang bersifat mengikat dan koersif, terutama dalam membangun 

solidaritas sosial. Melalui kacamata Durkheim, fatwa MUI dipahami sebagai ekspresi solidaritas 

mekanik yang bertujuan menjaga kesadaran kolektif dan kemurnian identitas keagamaan umat Islam, 

terutama melalui penegasan batas-batas toleransi dalam ranah simbolik dan akidah. Namun, pendekatan 

ini juga membuka ruang analisis terhadap ketegangan antara solidaritas mekanik tersebut dan kebutuhan 

solidaritas organik dalam masyarakat Indonesia yang plural dan heterogen.  

Sementara itu, Parsons melihat fatwa dalam kerangka sistem sosial yang lebih luas, dengan 

menekankan fungsi regulatifnya dalam menjaga keseimbangan dan integrasi masyarakat. Melalui 

skema AGIL, fatwa MUI dipahami sebagai mekanisme yang secara simultan menjalankan fungsi 

adaptasi terhadap realitas pluralitas, pencapaian tujuan kolektif berupa perlindungan akidah, integrasi 

sosial melalui toleransi dalam ranah muamalah, serta pelestarian nilai keagamaan. Dengan demikian, 

integrasi perspektif Durkheim dan Parsons memungkinkan analisis yang komprehensif terhadap fatwa 

MUI, baik sebagai penjaga identitas kolektif umat Islam maupun sebagai instrumen sistemik yang 

mengelola harmoni dan stabilitas sosial dalam masyarakat multireligius Indonesia. 
 

 

4.  KESIMPULAN 

Fatwa merupakan bagian dari sistem nilai sosial yang tidak hanya berfungsi sebagai pedoman 

normatif keagamaan, tetapi juga sebagai mekanisme pengatur perilaku kolektif dalam masyarakat 

majemuk. Fatwa MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain memperlihatkan 

upaya menjaga keseimbangan antara penguatan identitas keagamaan internal umat Islam dan tuntutan 

kohesi sosial dalam kehidupan bersama yang plural. Dalam konteks ini, fatwa berperan sebagai norma 

keagamaan yang berusaha tetap relevan dengan dinamika sosial tanpa kehilangan orientasi dasarnya 

sebagai ekspresi nilai-nilai syariat.  

Pendekatan integratif Durkheim dan Parsons memberikan kontribusi penting dalam memahami 

fatwa sebagai fenomena sosial-keagamaan yang kompleks. Perspektif Durkheim menempatkan fatwa 

sebagai fakta sosial yang memperkuat solidaritas dan batas identitas kolektif umat, sementara teori 

AGIL Parsons menjelaskan fungsi sistemik fatwa dalam beradaptasi dengan pluralitas, menjaga 

integrasi sosial, serta melestarikan nilai-nilai agama. Temuan ini menegaskan bahwa fatwa tidak hanya 



| 39  

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions  

of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license  

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

berfungsi secara teologis, tetapi juga memiliki implikasi praktis sebagai instrumen etika sosial yang 

relevan bagi MUI, pemerintah, dan masyarakat dalam membangun kehidupan beragama yang harmonis, 

stabil, dan berkeadaban. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Abdullah, F. (2025). "Navigating Tolerance: An Analysis of Public Responses on Social Media to The 

MUI Fatwa on Interfaith Greetings". Jurnal Ilmiah Al-Jauhari, Vol. 10. No. 1. 

https://doi.org/10.30603/jiaj.v10i1.6197. 

Alnizar, F., & Munjid, A. (2020). "The Voice of The Ulema and Dilemma of The Indonesian Ulema 

Council’s Fatwa". Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, Vol. 10. No. 1. 

https://doi.org/10.15642/teosofi.2020.10.1. 

Amin, M. (2008). Fatwa dalam Sistem Hukum Islam. eLSAS. 

Ar-Raisuni, Q. (2014). Shina’ah Al-Fatwa fi Al-Qadhaya Al-Mu’ashirah. Dar Ibnu Hazm. 

Bianda, R. (2024). "The Principle of Ats-Tsabit bi Al-‘Urfika Ats-Tsabit bi Asy-Syar’i In DSN - MUI 

Fatwa No . 117 on Sharia Fintech". Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi, Vol. 9. 

No. 2. https://doi.org/10.24235/jm.v9i2.15241. 

Bianda, R., Gunaepi, A., & Munir, M. M. (2023). "Offering Sharia Securities Through Technology 

Based Crowd Funding Services Based On Sharia Principles According To Mui Fatwa". Vol. 2. 

No. 3. https://doi.org/10.58344/jws.v2i3.240. 

Bowring, F. (2015). "The individual and Society in Durkheim: Unpicking The Contradictions". 

European Journal of Social Theory, Vol. 19. No. 1. https://doi.org/10.1177/1368431015585042. 

Dawson, M. (2022). "Durkheim and The Possible Connections Between Social Theory and 

Colonialism". Journal of Classical Sociology, Vol. 22. No. 4. 

https://doi.org/10.1177/1468795X221105713. 

Fitria, A., & Tanggok, M. I. (2020). "Inter-Religious Tolerance in Indonesia From The Perspective of 

Pancasila Philosophy". Al-Albab, Vol. 9. No. 2. https://doi.org/10.24260/alalbab.v9i2.1876. 

Fitriani, S. (2020). "Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama". Analisis: Jurnal Studi 

Keislaman, Vol. 20. No. 2. https://doi.org/10.24042/ajsk.v20i2.5489. 

Gao, P. (2025). Durkheim , "Society and The Individual". Proceedings of the 2025 4th International 

Conference on Social Sciences and Humanities and Arts (SSHA 2025). 

https://doi.org/10.2991/978-2-38476-432-7. 

Hidayat, M., & Rosele, M. I. bin. (2024). "Modernization Of Fiqh In Contemporary Era : A Study of 

Yusuf Al-Qardhawi’s Fiqh Thought". MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman. Vol. 48. No. 1. 

https://doi.org/10.30821/miqot.v48i1.1124. 

Jamaa, L. (2018). "Fatwas of The Indonesian Council Of Ulama and I'ts Contributions To The 

Development of Contemporary Islamic Law in Indonesia". Indonesian Journal of Islam and 

Muslim Societies, Vol. 8. No. 1. https://doi.org/10.18326/ijims.v8i1.29-56. 

Juul, S. (2010). "Solidarity and Social Cohesion In Late Modernity: A Question of Recognition, Justice 

and Judgment in Situation". Sage Journals, Vol. 13. No. 3. 

https://doi.org/10.1177/1368431010362296. 

Khairulyadi, K., Ikramatoun, S., & Nisa, K. (2022). "Durkheim’s Social Solidarity and The Division 

Of Labour: An Overview". Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI), Vol. 3. No. 2. 

https://doi.org/10.22373/jsai.v3i2.1792. 

Khara, N. K., & Soren, T. (2025). "Émile Durkheim and Talcott Parsons: Sociological Ideas". 

RESEARCH HUB International Multidisciplinary Research Journal, Vol. 12. No. 5. 

https://doi.org/10.53573/rhimrj.2025.v12n5.017. 

Luthfi, F., Aseri, A. F., Umar, M., & Khasyi’in, N. (2024). "Pendekatan Sosio-Legal Terhadap Fatwa: 

Analisis Kedudukan dan Peran Fatwa MUI di Indonesia". Indonesian Journal of Islamic 

Jurisprudence, Economic and Legal Theory, Vol. 2. No. 4. 

https://doi.org/10.62976/ijijel.v2i4.824. 

MUI, K. F. (2024). Konsensus Ulama Fatwa Indonesia Himpunan Hasil Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa 

Se-Indonesia VIII Tahun 2024. Sekretariat Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia. 

Nasrul, N. (2024). "Implementation of Talcott Parsons ’AGIL Scheme in Family and Community 

Education : A Case Study in The Era of Globalization". Proceeding of International Conference 



40 |  

 

 

© 2026 by the author.  
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026 

on Islamic and Interdisciplinary Studies (ICIIS). 

Nurdin, M. A., & Abrori, A. (2019). Mengerti Sosiologi : Pengantar Memahami Konsep-Konsep 

Sosiologi. CV. Idayus. 

Parrey, I. A. (2024). "The Interplay Of Ijtihād And Maqāṣid Al-Sharī‘Ah In Pre-Modern Legal Thought: 

Examining The Contributions Of Al-Ghazali And Al-Shatibi". Hamdard Islamicus, Vol. 47. 

No. 2. https://doi.org/10.57144/hi.v47i2.894. 

Pauzi, M., Hipni, D., & Radiamoda, A. M. (2023). "The Importance of The Ijtihad Jama’i Method in 

Contemporary Fiqh Formulations". Al-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial 

Kemasyarakatan, Vol. 23. No. 1. https://doi.org/10.30631/alrisalah.v23i1.1322. 

Poggi, G. (1971). "The Place of Religion in Durkheim’s Theory Of Institutions". European Journal of 

Sociology, Vol. 12. No. 2. https://doi.org/10.1017/S0003975600002319. 

Purba, A. M., Nasution, N. F., & Bangun, I. C. (2024). "Islam and Cults: A Study of The Implementation 

of The Fatwa Policy of The Indonesian Ulama Council". Pharos Journal of Theology, Vol. 105. 

No. 2. https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.216. 

Rusydiyah, E. F., & Rohman, F. (2020). "Local Culture-Based Education: An Analysis of Talcott 

Parsons’ Philosophy". International Journal of Innovation, Creativity and Change, Vol. 12. No. 

3. 

Saputra, R. (2024). "Kontekstualisasi Hadis Berbasis Konsep Maqashid Syariah: Analisis Metodologi 

Aktualisasi Hadis Pada Sosial-Kultural Indonesia". MISYKAT: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Quran 

Hadist Syari Ah Dan Tarbiyah Vol., Vol. 9. No. 1. https://doi.org/10.33511/misykat.v9n1.97-

112. 

Setiyanto, D. A. (2018). "Fatwa Sebagai Media Social Engineering (Analisis Fatwa MUI di Bidang 

Hukum Keluarga Pasca Reformasi)". Al-Ahkam Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, Vol. 3. No. 

1. https://doi.org/10.22515/alahkam.v3i1.1342. 

Sholeh, M. A. N. (2016). Metode Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia. Emir. 

Ustun, A., & Akçelik, E. (2024). "The Legacy and Critique Of Parsons and Marx in Contemporary 

Sociology". In B. Güneş & S. Ramazanova (Eds.), Social Sciences In Theory And Practice 

(Issue December). DUVAR. 

Wahyuni. (2018). Pengantar Sosiologi (D. M. H. Nonci (ed.)). PKBM Rumah Buku Carabaca Makassar. 

Widigdo, M. S. A., & Hamid, H. (2018). "The Power of Fatwā in Indonesia: An Analysis of MUI’s 

Controversial Fatwās". Afkaruna, Vol. 14. No. 2. 

https://doi.org/10.18196/aiijis.2018.0085.146-165. 

Yusdani. (2022). "Islamic Law and Contemporary Challenges from Fresh Ijtihad Point of View". Jurnal 

Hukum Islam, Vol. 20. No. 1. https://doi.org/10.28918/jhi.v20i1.5991. 

Yusuf, M. A. I. M., Khairuldin, W. M. K. F. W., Wan, W. N. I., Anas, N., Ibrahim, M. S., Razak, A. 

A., & Embong, A. H. (2024). "Fatwa As A Mechanism For Social Cohesion in A Pluralistic 

Society in Malaysia". International Journal of Religion, Vol. 5. No. 10. 

https://doi.org/10.61707/pzcvq916. 

 

 

 


