Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume xx, Nomor xx, 20xx | e-ISSN : 2776-253X

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/alqanun

O @ @ VokimoS5 | lssu 1] March 2021

Social Cohesion in the MUI Fatwa on Religious Tolerance: A
Durkheimian and Parsonsian Socio-Legal Analysis

Kobhesi Sosial dalam Fatwa MUI tentang Toleransi Beragama: Analisis
Sosio-Legal Perspektif Durkheim dan Parsons

A° Pummonty:
VY, Froskty o Saorisand o St bamie
YR Unirershas i Nome Sumivera Wara

Refki Saputra
Sekolah Tinggi [lmu Syariah Al Wafa Bogor, Indonesia;

e-mail: refki.saputra@stisalwafa.ac.id

Received: 2025-11-21 | Revised: 2025-12-23 | Accepted: 2026-02-05 | Page: 30-40

Abstract

This article examines the Indonesian Council of Ulama’s (MUI) fatwa on religious tolerance in the
celebration of other religious holidays from a socio-legal perspective informed by Emile Durkheim’s
theory of social solidarity and Talcott Parsons’ AGIL framework. It analyzes how the fatwa functions
as a religious norm in maintaining social cohesion while negotiating tensions between religious identity
and Indonesia’s plural social reality. Using qualitative document analysis, this study draws on the
official MUI fatwa on religious tolerance and relevant scholarly literature on Islamic law, sociology of
law, and social integration. The findings show that the fatwa operates as a normative mechanism that
reinforces internal religious solidarity while enabling selective forms of social integration in a
multireligious society. From a Durkheimian perspective, the fatwa seeks to preserve mechanical
solidarity by safeguarding collective religious boundaries, while also acknowledging the need for
organic solidarity in a plural context. Through Parsons’ AGIL framework, the fatwa fulfills adaptive,
integrative, and /atency functions by regulating tolerance and preserving religious values. The study
contributes theoretically by advancing a socio-legal understanding of Islamic fatwas as social
institutions mediating religious norms and social cohesion in plural societies.

Keywords: Social Cohesion, Religious Tolerance Fatwa, Durkheim, Parsons.

Abstrak

Artikel ini mengkaji fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang toleransi beragama dalam perayaan
hari besar keagamaan pihak lain melalui pendekatan sosio-legal dengan merujuk pada teori solidaritas
sosial Emile Durkheim dan kerangka AGIL Talcott Parsons. Kajian ini menganalisis bagaimana fatwa
tersebut berfungsi sebagai norma keagamaan dalam menjaga kohesi sosial sekaligus merespons
ketegangan antara identitas keagamaan dan realitas sosial Indonesia yang plural. Penelitian ini
menggunakan metode analisis dokumen kualitatif dengan menjadikan teks resmi fatwa MUI tentang
toleransi beragama serta literatur ilmiah yang relevan dalam bidang hukum Islam, sosiologi hukum, dan
integrasi sosial sebagai sumber data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fatwa tersebut beroperasi
sebagai mekanisme normatif yang memperkuat solidaritas internal umat beragama, sekaligus

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license


mailto:refki.saputra@stisalwafa.ac.id

Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1,2026 | 31

memungkinkan bentuk-bentuk integrasi sosial yang bersifat selektif dalam masyarakat multireligius.
Dalam perspektif Durkheim, fatwa ini merefleksikan upaya menjaga solidaritas mekanik melalui
peneguhan batas-batas kolektif keagamaan, sekaligus mengakui kebutuhan akan solidaritas organik
dalam konteks masyarakat plural. Melalui kerangka AGIL Parsons, fatwa ini menjalankan fungsi
adaptasi, integrasi, dan pelestarian pola nilai (/atency) dalam mengatur toleransi dan menjaga nilai-nilai
keagamaan.Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi dengan mengembangkan pembacaan sosio-legal
terhadap fatwa Islam sebagai institusi sosial yang memediasi antara komitmen normatif keagamaan dan
tuntutan kohesi sosial dalam masyarakat plural.

Kata Kunci: Kohesi Sosial, Fatwa Toleransi Beragama, Durkheim, Parsons.

1. PENDAHULUAN

Seiring dengan munculnya berbagai tantangan sosial, budaya, dan teknologi di era
kontemporer, fatwa mengalami transformasi dari sekadar pendapat hukum keagamaan menjadi
instrumen penting dalam produksi dan artikulasi hukum Islam (Parrey, 2024). Dalam konteks ini, fatwa
tidak hanya memelihara tradisi hukum Islam klasik, tetapi juga mengaktualisasikan nilai-nilai Islam ke
dalam realitas sosial yang terus berubah. Hal ini menunjukkan bahwa fatwa bukanlah produk yang
statis, melainkan dinamis, adaptif, dan reflektif terhadap perubahan masyarakat. Sebagai bentuk ijtihad
kolektif, fatwa membuka ruang interpretasi terhadap teks-teks keagamaan dalam menjawab isu-isu
kontemporer seperti perbankan syariah, teknologi reproduksi, ekologi, hingga pluralisme agam (Bianda,
2024; Jamaa, 2018). Fatwa dapat berfungsi sebagai norma sosial yang membentuk pola perilaku, sikap,
bahkan batasan dalam berinteraksi dengan pihak lain. Dalam masyarakat plural seperti Indonesia, fatwa
juga dapat menjadi alat kontrol sosial yang mengatur sejauh mana umat Islam dapat berinteraksi dengan
kelompok agama lain, tanpa keluar dari batas keyakinan agamanya (Alnizar & Munjid, 2020).

Fatwa adalah pandangan hukum Islam yang dikeluarkan oleh seorang mufti atau lembaga fatwa
yang memiliki otoritas dalam agama Islam (Amin, 2008, p. 28; Ar-Raisuni, 2014, p. 26). Fatwa
berfungsi sebagai pedoman bagi umat Islam dalam menjalankan hukum Islam dan menyikapi berbagai
persoalan yang muncul dalam kehidupan sehari-hari. Fatwa dapat mencakup berbagai aspek, termasuk
persoalan halal dan haram, ibadah, pernikahan, transaksi, hingga isu-isu sosial. Para mufti atau lembaga
fatwa akan mengkaji dan mendiskusikan isu tertentu, kemudian memberikan pandangan keagamaan
terhadapnya (Sholeh, 2016, p. 24). Meskipun fatwa dibahas dari sudut pandang agama, ia juga
mempertimbangkan adat lokal dan aspek budaya. Adat dan budaya lokal memiliki sensitivitas tinggi
yang perlu dijaga demi mempertahankan harmoni dan kohesi dalam masyarakat yang memiliki latar
belakang etnis dan agama yang beragam (Yusuf et al., 2024).

Urgensi peran fatwa semakin terlihat dalam isu toleransi beragama, khususnya di negara
multikultural seperti Indonesia. Fatwa tidak hanya menjadi pedoman keagamaan internal, tetapi juga
berfungsi sebagai mekanisme sosial yang mengatur relasi antara umat Islam dan penganut agama lain.
Dalam situasi ini, fatwa berpotensi menjaga kohesi sosial, sekaligus membatasi bentuk-bentuk interaksi
demi mempertahankan identitas dan keyakinan keagamaan umat Islam.

Perhatian terhadap fungsi sosial fatwa mencerminkan upaya ilmiah untuk memahami peran
agama dalam membentuk kohesi, respons terhadap pluralitas, dan transformasi sosial di era
kontemporer. Purba at al. (2024) meneliti fatwa MUI tentang aliran sesat dan menyimpulkan bahwa
MUI memainkan peran penting dalam menjaga keteraturan kehidupan beragama di Indonesia. Adapun
Fuady Abdullah (2025) meneliti respons masyarakat di media sosial sebagai ruang interaksi sosial
terhadap fatwa MUI tentang ucapan selam lintas agama yang dinilai kontroversial. Di Malaysia Yusuf
et al. (2024) meneliti peran fatwa sebagai mekanisme untuk menciptakan kohesi sosial dan harmoni
dalam masyarakat, dan menyimpulkan bahwa fatwa memegang peran krusial dalam menjaga persatuan
di tengah kemajemukan masyarakat Malaysia.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengkaji fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dari
berbagai perspektif, seperti aspek fikih normatif, otoritas keagamaan, serta peran fatwa dalam menjaga
ketertiban kehidupan beragama. Studi-studi tersebut menunjukkan bahwa fatwa MUI memiliki
pengaruh signifikan dalam membentuk praktik keagamaan dan regulasi sosial umat Islam. Namun
demikian, kajian-kajian tersebut umumnya belum secara spesifik menelaah fatwa toleransi sebagai

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license



32 | Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026

instrumen sosial yang berfungsi dalam membangun dan mengelola kohesi sosial, khususnya melalui
pendekatan sosiologi hukum yang integratif. Oleh demikian, artikel ini bertujuan untuk menganalisis
fatwa MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain sebagai norma keagamaan yang
beroperasi dalam konteks sosial masyarakat plural. Fokus utama penelitian ini adalah memahami
bagaimana fatwa tersebut memediasi ketegangan antara komitmen teologis Islam dan tuntutan
pluralisme sosial di Indonesia.

Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan sosio-legal dengan
memanfaatkan teori solidaritas sosial Emile Durkheim dan kerangka sistem sosial AGIL Talcott
Parsons. Pendekatan ini digunakan untuk membaca fatwa tidak semata sebagai teks normatif
keagamaan, tetapi sebagai institusi sosial yang menjalankan fungsi-fungsi tertentu dalam menjaga
keteraturan, integrasi, dan kohesi sosial dalam masyarakat multireligius. Secara keseluruhan, pemikiran
mereka memberikan wawasan penting mengenai bagaimana masyarakat mempertahankan keteraturan,
mengelola perubahan, dan mengintegrasikan tindakan individu dalam kerangka institusional yang lebih
luas (Khara & Soren, 2025).

2. METODE

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan sosio-legal yang menganalisis
fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain.
Sumber data primer penelitian ini adalah teks resmi Fatwa MUI tentang Fikih Toleransi yang tercantum
dalam Himpunan Fatwa MUI, sedangkan sumber data sekunder meliputi artikel ilmiah, buku, dan
literatur relevan yang membahas fatwa, toleransi beragama, kohesi sosial, serta teori sosiologi hukum.
Teknik analisis yang digunakan adalah analisis teks kualitatif dengan menempatkan fatwa sebagai
norma keagamaan yang beroperasi dalam konteks sosial tertentu. Analisis dilakukan melalui
pembacaan sosio-legal yang memadukan teori solidaritas sosial Emile Durkheim dan kerangka AGIL
Talcott Parsons. Teori Durkheim digunakan untuk memahami fungsi fatwa dalam membentuk
solidaritas dan menjaga kohesi sosial, sementara kerangka Parsons digunakan untuk menganalisis peran
fatwa sebagai mekanisme regulatif yang berkontribusi terhadap integrasi, stabilitas, dan keteraturan
sosial dalam masyarakat plural.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

a. Fatwa Sebagai Instrumen Pembaruan Hukum Islam

Dalam tradisi hukum Islam, fatwa merupakan pandangan hukum yang tidak bersifat mengikat
secara yuridis (Ar-Raisuni, 2014, p. 28). Fatwa juga merupakan instrumen melakukan kontekstualisasi
terhadap teks-teks syariat dan ketentuan-ketentuan agama (Saputra, 2024). Walaupun tidak mengikta
secara yuridis, namun memiliki pengaruh moral dan sosial yang signifikan dalam kehidupan umat Islam
(Widigdo & Hamid, 2018). Seiring perkembangan zaman, fatwa mengalami perubahan baik dalam
bentuk maupun otoritasnya. Dari yang semula bersifat individual dan lokal, fatwa kini banyak
dihasilkan oleh lembaga kolektif, seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), yang berfungsi sebagai
rujukan keagamaan nasional dalam merespons berbagai persoalan sosial dan keagamaan (Bianda et al.,
2023; Pauzi et al., 2023).

Sebagai produk ijtihad kontemporer, fatwa berperan penting dalam memperbarui dan
mengaktualisasikan hukum Islam agar tetap relevan dengan dinamika masyarakat modern (Hidayat &
Rosele, 2024). Melalui fatwa, ulama atau lembaga keagamaan memberikan penafsiran hukum terhadap
persoalan-persoalan yang tidak secara eksplisit diatur dalam sumber-sumber utama Islam. Maka fatwa
berfungsi sebagai mekanisme normatif yang menjembatani antara teks agama yang bersifat tetap dan
realitas sosial yang dinamis. Dalam konteks ini, fatwa tidak hanya memberikan pedoman normatif bagi
umat Islam, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen sosial yang memengaruhi sikap dan perilaku
keagamaan dalam kehidupan bersama (Jamaa, 2018). Hal ini menunjukkan bahwa fatwa menjadi salah
satu sarana melalui mana hukum Islam berinteraksi dengan perubahan sosial dan perkembangan ilmu
pengetahuan, tanpa kehilangan karakter normatifnya (Yusdani, 2022).

Di samping itu, fatwa juga mencerminkan bagaimana hukum Islam berupaya menjaga
keseimbangan antara prinsip-prinsip agama yang fundamental dan tuntutan perubahan zaman. Hal ini
membuat fatwa sebagai sarana pembaruan hukum Islam menjadi mekanisme untuk menjaga

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license



Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1,2026 | 33

kesinambungan dan relevansi hukum tanpa kehilangan identitasnya (Jamaa, 2018). Fatwa MUI tentang
toleransi dalam perayaan hari raya agama lain, misalnya, merepresentasikan pembaruan hukum Islam
yang merespons kompleksitas masyarakat Indonesia yang majemuk. Fatwa ini membuka ruang
toleransi sosial, sekaligus menetapkan batas-batas normatif untuk menjaga identitas dan keyakinan
keagamaan (MUI, 2024).

Dengan demikian, fatwa sebagai sarana pembaruan hukum Islam tidak semata-mata berperan
sebagai rujukan normatif keagamaan, tetapi juga berfungsi sebagai perangkat sosial yang mengatur
perilaku kolektif dan menjaga keberlanjutan nilai-nilai Islam di tengah perubahan sosial. Melalui fatwa,
ajaran Islam tidak hanya dipertahankan secara doktrinal, tetapi juga diaktualisasikan dalam kehidupan
sosial, sehingga mampu berkontribusi dalam membentuk tatanan masyarakat yang tertib, harmonis, dan
berkeadaban (Setiyanto, 2018).

b. Peranan Fatwa dalam Konteks Sosial

Fatwa tidak hanya berfungsi secara normatif sebagai panduan hukum untuk menjawab
persoalan-persoalan baru yang muncul di tengah dinamika kehidupan umat, tetapi juga memiliki fungsi
sosial yang penting dalam membentuk solidaritas dan memperkuat integrasi masyarakat (Widigdo &
Hamid, 2018; Yusuf et al., 2024). Sebagai norma sosial, fatwa memberikan arahan tentang bagaimana
umat Islam seharusnya bertindak sesuai dengan nilai-nilai agama dalam berbagai konteks sosial (Luthfi
et al., 2024). Norma ini membentuk batas-batas interaksi yang dianggap sesuai antara umat Islam
dengan kelompok masyarakat lain, sehingga fatwa berperan dalam membentuk kesadaran kolektif dan
identitas sosial umat Islam (Juul, 2010).

Selain itu, fatwa berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang mengatur dan menegakkan
nilai-nilai agama dalam masyarakat (Widigdo & Hamid, 2018). Dengan mengeluarkan fatwa, otoritas
keagamaan seperti MUI memberikan standar perilaku yang diharapkan, yang jika dilanggar dapat
menimbulkan sanksi sosial berupa teguran, pengucilan, atau kecaman. Fungsi ini penting dalam
menjaga integritas nilai agama sekaligus mengatur hubungan sosial agar tetap harmonis dan tertib dalam
kehidupan bermasyarakat dan berbangsa (Setiyanto, 2018).

Peranan sosial fatwa dalam masyarakat plural juga terkait dengan fungsi integrasi sosial yang
menyeimbangkan kebutuhan menjaga kohesi umat Islam dengan tuntutan pluralisme dan kehidupan
bersama dalam negara bangsa yang beragam (Widigdo & Hamid, 2018). Fatwa membantu memperjelas
nilai-nilai bersama yang bisa diterima, sekaligus menetapkan batasan agar tidak terjadi percampuran
yang bisa merusak identitas agama maupun tatanan sosial. Dengan demikian, fatwa berperan sebagai
sarana pemersatu sekaligus penjaga harmoni sosial (Yusuf et al., 2024). Melalui fatwa, masyarakat
plural dapat menciptakan kerukunan dan perdamaian yang berkelanjutan di tengah keberagaman yang
ada (Widigdo & Hamid, 2018).

Fungsi sosial fatwa tersebut dapat dianalisis lebih lanjut melalui kerangka teori sosiologi klasik.
Dalam kerangka teori Emile Durkheim, fatwa dapat dipahami sebagai fakta sosial yang berada di luar
individu dan memiliki daya paksa normatif (Khairulyadi et al., 2022). Fatwa berperan dalam
memperkuat solidaritas sosial dengan menegaskan nilai-nilai bersama yang mengikat umat Islam
sebagai komunitas moral. Dalam konteks masyarakat plural, fungsi ini menjadi penting untuk menjaga
kohesi internal umat Islam, sekaligus mencegah disintegrasi sosial akibat kaburnya batas-batas normatif
keagamaan. Sementara itu, dari perspektif Talcott Parsons, fatwa berfungsi sebagai mekanisme
integrasi sosial yang menjalankan peran regulatif dalam sistem sosial. Melalui kerangka AGIL, fatwa
dapat dipahami sebagai instrumen yang berkontribusi pada fungsi integration dan latency, yakni
menjaga keteraturan sosial serta melestarikan pola nilai keagamaan di tengah perubahan sosial (Nasrul,
2024). Dalam hal ini, fatwa membantu mengharmoniskan tuntutan pluralisme sosial dengan stabilitas
sistem nilai agama.

Konteks sosial dari fatwa MUI tentang toleransi dalam perayaan hari raya agama lain pada
tahun 2024 memperlihatkan secara konkret fungsi tersebut. Fatwa ini memunculkan beragam respons
di ruang publik, mulai dari dukungan yang melihatnya sebagai upaya menjaga harmoni sosial, hingga
kritik yang menilai fatwa tersebut terlalu restriktif atau, sebaliknya, terlalu akomodatif. Perbedaan
respons ini menunjukkan bahwa fatwa tidak hanya beroperasi sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai
arena negosiasi sosial antara nilai keagamaan, identitas kolektif, dan realitas plural masyarakat
Indonesia. Dengan demikian, peranan sosial fatwa dalam masyarakat plural tidak dapat dilepaskan dari
fungsinya dalam membentuk solidaritas, mengatur integrasi sosial, dan menjaga keseimbangan antara

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license



34| Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026

kohesi internal umat Islam dan tuntutan kehidupan bersama dalam masyarakat multireligius. Fatwa,
dalam pengertian ini, menjadi instrumen sosio-legal yang menegaskan relasi antara norma agama dan
keteraturan sosial.

c. Fatwa MUI Tentang Fikih Toleransi Dalam Perayaan Hari Raya Agama Lain
Dalam kagiatan [jtima Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII tahun 2024 MUI menetapkan
fatwa terkait panduan antar umat beragama (MUIL, 2024). MUI menekankan pentingnya tolerani
beragama antar umat beragama di Indonesia, untuk menjaga persatuan dan kesatuan bangsa serta
keharmonisan antar masyarakat (MUIL, 2024). Dalam fatwa ini terdapat fatwa khusus tentang fikih
toleransi dalam perayaan hari raya agama lain, yang berbunyi :

1) Setiap agama memiliki hari raya sebagai hari besar keagamaan yang biasanya disambut
dengan perayaan oleh penganutnya.

2) Umat Islam harus menjalankan toleransi dengan memberikan kesempatan kepada umat agama
lain yang sedang merayakan ritual ibadah dan perayaan hari besar mereka. Bentuk toleransi
beragama di antaranya adalah:

a) Dalam hal akidah dan ibadah, memberikan kebebasan kepada pemeluk agama lain untuk
melaksanakan ibadah hari raya sesuai keyakinannya dan tidak menghalangi
pelaksanaannya.

b) Dalam hal muamalah, bekerja sama (al-ta’awun) dalam kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara secara harmonis, rukun, dan damai.

3) Tidak termasuk bagian toleransi beragama yang dibenarkan, antara lain:

a) Mengucapkan selamat hari raya agama lain;

b) Menggunakan atribut hari raya agama lain;

¢) Memaksakan untuk mengucapkan atau melakukan perayaan agama lain.

4) Tindakan sebagaimana yang dimaksud dalam angka 3 merupakan tindakan
mencampuradukkan ajaran agama yang berpotensi merendahkan dan menghina agama (MUI,
2024).

Masyarakat Indonesia merupakan masyarakat toleran, yang sangat menjungjung tinggi
toleransi terhadap keragaman budaya, ras dan agama (Fitria & Tanggok, 2020; Fitriani, 2020). Fatwa
ini hadir mengokohkan teleransi antar umat beragam di Indonesia. Fatwa ini mengakui bahwa setiap
agama memiliki hari raya sebagai momen keagamaan yang penting dan biasanya dirayakan dengan
serangkaian ritual ibadah dan perayaan oleh penganutnya (MUI, 2024). Pengakuan ini menjadi titik
awal fatwa untuk menegaskan bahwa perayaan hari raya agama lain merupakan bagian yang wajar dan
sah dalam kehidupan beragama. Oleh karena itu, fatwa membuka ruang bagi umat Islam untuk
menerima dan menghormati keberadaan perayaan tersebut sebagai ekspresi keagamaan yang harus
dihormati dalam masyarakat yang plural (MUI, 2024).

Selanjutnya, fatwa menegaskan pentingnya sikap toleransi dari umat Islam terhadap umat
agama lain dalam konteks perayaan hari raya mereka. Toleransi yang dimaksud mencakup dua dimensi
utama: pertama, dalam aspek akidah dan ibadah, umat Islam diwajibkan memberikan kebebasan penuh
kepada penganut agama lain untuk melaksanakan ibadah dan ritual hari raya sesuai keyakinannya tanpa
adanya halangan atau gangguan. Kedua, dalam aspek muamalah, umat Islam dianjurkan untuk menjalin
kerja sama (al-ta’awun) yang harmonis dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara agar
tercipta suasana rukun dan damai (MUI, 2024).

Implikasi sosial dari fatwa ini bersifat ambivalen. Di satu sisi, fatwa memberikan kejelasan
sikap bagi umat Islam dalam menghadapi perayaan hari raya agama lain, sehingga mencegah
kebingungan normatif dan potensi konflik internal. Di sisi lain, pembatasan tertentu juga memunculkan
perdebatan di ruang publik, terutama terkait perbedaan pemahaman tentang batas toleransi dalam
masyarakat multireligius. Hal ini menunjukkan bahwa fatwa tidak hanya berfungsi sebagai teks hukum
keagamaan, tetapi juga sebagai arena negosiasi sosial antara identitas keagamaan, solidaritas internal,
dan tuntutan kehidupan bersama dalam masyarakat plural.

d. Teori Solidaritas Sosial Emile Durkheim

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license



Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1,2026 | 35

Emile Durkheim (1858-1917) adalah seorang sosiolog dan antropolog Prancis yang terkenal. Ia
dianggap sebagai salah satu pendiri sosiologi, bersama dengan Auguste Comte, Max Weber dan Karl
Marx (Gao, 2025). Durkheim merupakan salah satu tokoh penting dalam sosiologi klasik yang
menekankan peranan norma sosial dan kesadaran kolektif dalam menjaga keteraturan masyarakat
(Khara & Soren, 2025).

Dalam perspektif Emile Durkheim, masyarakat dipahami sebagai suatu realitas objektif yang
berada di luar individu dan membentuk perilaku mereka melalui norma, nilai, dan kesadaran kolektif.
Norma-norma tersebut disebut sebagai fakta sosial, yakni aturan yang bersifat eksternal, umum, dan
memiliki daya paksa terhadap individu (Dawson, 2022). Dalam kerangka ini, hukum termasuk norma
keagamaan dipahami sebagai ekspresi dari kesadaran kolektif yang berfungsi menjaga keteraturan dan
kohesi sosial.

Masyarakat dalam pandangan Durkheim adalah suatu sistem yang utuh dimana norma dan nilai
bersama menjadi perekat yang menyatukan individu-individu (Khairulyadi et al., 2022). Bagi
Durkheim, solidaritas sosial itu dibutuhkan untuk memelihara keteraturan sosial dan untuk kebahagiaan
masing-masing individu yang ada didalamnya. Jika saja solidaritas sosial itu rusak maka bisa membawa
konsekuensi konsekuensi negatif (Nurdin & Abrori, 2019, p. 8). Durkheim membedakan antara
solidaritas mekanik, yang muncul dalam masyarakat tradisional dengan kesamaan nilai dan keyakinan
yang tinggi, dan solidaritas organik, yang berkembang dalam masyarakat modern yang kompleks dan
majemuk. Dalam solidaritas mekanik, hukum bersifat represif dan menekankan keseragaman,
sedangkan dalam solidaritas organik, hukum bersifat restitutif dan mendukung keberagaman serta
kohesi sosial melalui pembagian peran (Wahyuni, 2018, pp. 11-12).

Namun demikian, dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural dan berlandaskan pada
semangat kebhinekaan, pendekatan hukum yang terlalu represif dan eksklusif berpotensi menghambat
terbentuknya solidaritas organik. Menurut Durkheim, hukum seharusnya berevolusi sesuai
kompleksitas sosial dan berfungsi menjaga keteraturan melalui integrasi, bukan segregasi. (Poggi,
1971). Dengan demikian, Fatwa sebagai produk hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial
tempat ia diberlakukan. Agar fatwa tetap relevan dan berfungsi secara efektif dalam sistem sosial, ia
harus mempertimbangkan dinamika masyarakat, perubahan nilai, serta kondisi sosial budaya yang
melingkupinya.

Dalam kerangka teori sistem sosial, fatwa berperan sebagai representasi dari tataran nilai (value
system) yang menjadi pedoman bagi integrasi dan keteraturan sosial. (Bowring, 2015). Jika fatwa
mengabaikan realitas sosial yang sedang berlangsung, seperti pluralitas agama, dinamika relasi
antarumat, atau tuntutan hidup bersama dalam masyarakat majemuk, maka ia berisiko kehilangan daya
ikat dan otoritasnya dalam kehidupan umat. Oleh karena itu, perumusan fatwa idealnya tidak hanya
berlandaskan pada dalil normatif, tetapi juga memperhatikan fungsi sosialnya dalam menjaga harmoni,
menuntun perilaku, dan memperkuat kohesi sosial di tengah keberagaman.

Dengan demikian, teori Durkheim membantu memahami fatwa tidak semata sebagai produk
hukum keagamaan, tetapi sebagai mekanisme sosial yang berfungsi menjaga solidaritas, mencegah
disintegrasi, dan mengelola pluralitas. Fatwa menjadi instrumen normatif yang menegaskan kesadaran
kolektif umat Islam sekaligus berkontribusi pada keteraturan sosial dalam masyarakat majemuk.

e. Teori Sistem Sosial Talcott Parsons

Talcott Parsons (1902-1979) dikenal sebagai tokoh utama dalam pengembangan teori struktural
fungsionalisme di abad ke-20 (Ustun & Akgelik, 2024). Parsons menjadi profesor di Harvard University
dan berperan penting dalam menjadikan sosiologi sebagai disiplin akademik yang mapan di Amerika
(Khara & Soren, 2025). Salah satu kontribusi terbesarnya adalah pengembangan teori sistem sosial dan
skema AGIL, yang menjelaskan empat fungsi utama yang harus dipenuhi oleh setiap sistem sosial agar
dapat bertahan: Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan Latency (Rusydiyah & Rohman, 2020).
Parsons juga menekankan pentingnya "value consensus" atau kesepakatan nilai sebagai dasar kohesi
sosial; tanpa adanya kesepahaman nilai bersama, masyarakat akan mengalami disintegrasi.

Parsons adalah tokoh sosiologi modern yang mengembangkan teori sistem sosial dengan
pendekatan fungsionalisme struktural. Menurut Parsons, masyarakat adalah sistem yang terdiri dari
subsistem yang saling terkait dan berfungsi untuk memenuhi kebutuhan dasar agar sistem tetap stabil
dan terintegrasi. Parsons mengemukakan empat fungsi utama sistem sosial yang dikenal dengan

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license



36 | Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026

singkatan AGIL: Adaptation (A), Goal attainment (G), Integration (1), dan Latency (L).(Nasrul, 2024)
AGIL merupakan akronim dari empat fungsi utama yang harus dipenuhi oleh setiap sistem sosial:
1) Adaptation (A), yaitu kemampuan sistem untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan dan
mengelola sumber daya;
2) Goal Attainment (G), yaitu kapasitas sistem untuk menentukan dan mencapai tujuan
kolektif;
3) Integration (1), yaitu kemampuan sistem untuk menjaga keteraturan, koordinasi, dan
harmoni antarbagian; serta
4) Latency (L) atau pattern maintenance, yaitu proses pelestarian nilai, norma, dan motivasi
budaya agar sistem dapat berjalan dalam jangka panjang (Rusydiyah & Rohman, 2020).

Parsons menekankan bahwa keempat fungsi ini saling bergantung dan harus ada secara
seimbang agar suatu masyarakat tetap stabil dan terorganisir. Dalam kerangka ini, AGIL menjadi dasar
untuk menganalisis struktur sosial dan menjelaskan bagaimana institusi seperti keluarga, agama,
pendidikan, dan hukum berperan dalam mempertahankan keteraturan sosial (Khara & Soren, 2025;
Ustun & Akgelik, 2024).

Dengan demikian, teori Parsons memberikan kerangka analisis untuk memahami fatwa sebagai
bagian dari sistem sosial yang menjaga stabilitas, integrasi, dan kelangsungan nilai-nilai agama di
masyarakat yang kompleks dan beragam. Talcott Parsons memandang masyarakat sebagai suatu sistem
sosial yang kompleks, terdiri dari bagian-bagian yang saling bergantung dan memiliki fungsi masing-
masing untuk menjaga keteraturan dan stabilitas. Salah satu konsep kunci dalam teorinya adalah AGIL
(Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan Latency), yaitu empat fungsi sistem yang harus dipenuhi
agar masyarakat dapat bertahan dan berkembang. Dalam konteks hukum dan norma, fungsi
"Integration" menjadi sangat penting, yaitu peran norma sosial (termasuk hukum dan fatwa keagamaan)
dalam menjaga keselarasan antar elemen masyarakat serta mencegah konflik.

f. Fatwa Fikih Toleransi Dalam Perayaan Hari Raya Agama Lain Menurut
Perspektif Teori Solidarita Sosial Durkheim dan Teori Sistem Sosial AGIL
Parsons
Dalam pandangan Durkheim, norma agama adalah bagian dari fakta sosial yang bersifat

eksternal terhadap individu namun memiliki kekuatan memaksa dalam membentuk perilaku kolektif
(Gao, 2025). Fatwa MUI tentang fikih toleransi merupakan contoh nyata dari fakta sosial ini: ia
berfungsi sebagai pedoman kolektif yang membatasi dan mengarahkan perilaku umat Islam dalam
merespons perayaan agama lain. Dengan menetapkan apa yang boleh dan tidak boleh dilakukan, seperti
memberikan ruang bagi umat lain untuk beribadah tetapi melarang ucapan selamat hari raya agama lain,
fatwa ini mencerminkan nilai dan keyakinan yang telah terinstitusionalisasi dalam struktur sosial
keagamaan umat Islam. Fakta sosial ini penting dalam mempertahankan stabilitas internal komunitas
muslim, terutama dalam menjaga batas identitas religius di tengah pengaruh eksternal (Khairulyadi et
al., 2022).

Durkheim juga menekankan pentingnya solidaritas sosial dalam menciptakan keteraturan
masyarakat (Khara & Soren, 2025). Dalam konteks fatwa ini, kita dapat melihat adanya kecenderungan
pada bentuk solidaritas mekanik, di mana kohesi sosial dibangun melalui kesamaan keyakinan, norma,
dan nilai yang dijaga secara ketat. Penegasan terhadap larangan mengucapkan selamat hari raya agama
lain atau mengenakan atributnya merupakan bentuk perlindungan terhadap kesucian nilai kolektif yang
dianggap sakral. Dalam masyarakat seperti Indonesia yang memiliki mayoritas Muslim, bentuk
solidaritas mekanik ini tetap dominan di lingkungan keagamaan tertentu. Namun, solidaritas ini bisa
menimbulkan ketegangan ketika berhadapan dengan masyarakat yang lebih plural dan heterogen, yang
justru menuntut solidaritas organik, kerja sama lintas kelompok berdasarkan fungsi sosial yang saling
melengkapi.

Lebih jauh, Durkheim berpendapat bahwa masyarakat modern memerlukan transisi dari
solidaritas mekanik menuju solidaritas organik untuk menjamin kohesi sosial di tengah keragaman
(Dawson, 2022). Indonesia, sebagai negara multikultural dan multireligius, tidak dapat sepenuhnya
bertumpu pada kesamaan identitas, tetapi harus membangun kohesi melalui kerja sama antaragama dan
antar kelompok. Dalam konteks ini, bagian fatwa yang membolehkan toleransi dalam ranah muamalah,
seperti kerja sama sosial dan hidup damai (MUI, 2024), merupakan langkah positif menuju

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license



Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1,2026 | 37

pembentukan solidaritas organik. Namun, pembatasan ketat dalam ranah akidah dan simbolik bisa
menjadi kendala apabila tidak disertai dengan narasi inklusif yang mampu menjembatani identitas
keagamaan dan nilai kebangsaan.

Dalam perspektif Durkheim, Fatwa MUI tentang fikih toleransi beragama dalam perayaan hari
raya agama lain mencerminkan upaya menjaga keseimbangan antara dua bentuk solidaritas sosial yang
berkembang dalam masyarakat, yakni solidaritas mekanik dan solidaritas organik. Penegasan batas-
batas interaksi keagamaan, seperti larangan mengucapkan selamat hari raya agama lain, merupakan
ekspresi dari solidaritas mekanik yang bertumpu pada kesamaan keyakinan, nilai, dan norma dalam
komunitas umat Islam. Solidaritas ini penting untuk menjaga kemurnian akidah sebagai fakta sosial,
yaitu keyakinan kolektif yang mengikat dan mengarahkan perilaku individu dalam kelompok. Namun,
fatwa ini juga dihadapkan pada kenyataan sosial masyarakat Indonesia yang majemuk, di mana
kehidupan bersama dengan pemeluk agama lain menjadi keniscayaan. Dalam konteks ini, tuntutan akan
solidaritas organik muncul, yaitu bentuk keterikatan sosial yang dibangun di atas perbedaan dan saling
ketergantungan antar individu atau kelompok. Oleh karena itu, meskipun fatwa MUI menekankan
perlindungan terhadap identitas keagamaan internal, ia juga membuka ruang toleransi dalam bentuk
penghormatan terhadap hak umat agama lain untuk menjalankan ibadahnya, sebagai wujud adaptasi
terhadap kompleksitas struktur sosial masyarakat plural seperti Indonesia.

Adapun Analisis fatwa MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain melalui
teori AGIL Talcott Parsons (Khara & Soren, 2025; Nasrul, 2024), menunjukkan bahwa fatwa ini
berupaya menjaga keseimbangan antara tuntutan internal agama dan realitas eksternal masyarakat
majemuk. Fungsi Adaptation tercermin dari pengakuan atas keberagaman dan pemberian ruang kepada
umat lain untuk beribadah; Goal Attainment terlihat dalam upaya menjaga kemurnian akidah dengan
menetapkan batasan toleransi; Integration dijalankan dengan mendorong kerja sama sosial dan
keharmonisan antarumat; dan Latency dipelihara melalui pelestarian nilai dan identitas Islam. Dengan
demikian, fatwa ini bukanlah bentuk penolakan terhadap toleransi, melainkan penegasan kerangka
toleransi yang sesuai dengan prinsip agama sekaligus tetap memungkinkan terciptanya keteraturan
sosial dalam masyarakat plural.

Penjelasan lebih lanjut teori sisitem sosial AGIL Parsons dalam membedah fatwa MUI dapat
diuraikan sebagai berikut :

1)Fungsi Adaptation merujuk pada kemampuan sistem sosial untuk menyesuaikan diri
dengan lingkungan eksternal dan mengelola sumber daya yang tersedia (Rusydiyah &
Rohman, 2020). Dalam konteks fatwa MUI ini, adaptasi terlihat dari pengakuan terhadap
realitas masyarakat Indonesia yang multikultural dan multireligius. Fatwa ini menyadari
bahwa setiap agama memiliki hari raya dan umat beragama berhak merayakannya,
sehingga umat Islam diarahkan untuk memberi ruang dan kesempatan kepada penganut
agama lain dalam menjalankan ibadah dan perayaannya. Jadi, fatwa ini merupakan bentuk
adaptasi sosial yang selektif berupaya menyesuaikan dengan lingkungan plural sambil
tetap mempertahankan batas identitas keislaman.

2)Fungsi Goal Attainment menyangkut kemampuan sistem untuk menentukan dan mencapai
tujuan kolektif (Khara & Soren, 2025). Dalam hal ini, fatwa MUI menetapkan tujuan
menjaga kemurnian akidah Islam di tengah interaksi sosial lintas agama. Dengan cara ini,
fatwa berfungsi sebagai alat normatif untuk mengarahkan perilaku umat dalam mencapai
tujuan kolektif keagamaan yakni mempertahankan identitas iman tanpa sepenuhnya
menutup diri dari hubungan sosial dengan umat agama lain. Pencapaian tujuan ini dicapai
bukan dengan isolasi, tetapi dengan mengatur batas-batas interaksi yang dianggap sesuai
dengan syariat.

3)Fungsi Integration bertujuan untuk menjaga keteraturan sosial, menciptakan kohesi
(Nasrul, 2024) dan mencegah konflik antar bagian sistem. Fatwa ini mendukung fungsi
integrasi dengan mendorong sikap toleransi dalam dimensi muamalah (hubungan sosial),
seperti kerja sama dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara secara
damai. Namun, integrasi ini bersifat selektif dibatasi pada ranah sosial dan tidak mencakup
aspek akidah atau ibadah, yang tetap dijaga ketat agar tidak terjadi percampuran ajaran.
Dengan begitu, fatwa ini mengatur batas aman interaksi sosial agar kohesi tetap terpelihara
tanpa menimbulkan disonansi keagamaan, yang berpotensi memicu konflik internal
maupun eksternal.

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license



38 | Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026

4)Fungsi Latency atau pattern maintenance berkaitan dengan pelestarian nilai, norma, dan
motivasi budaya dalam jangka panjang (Khara & Soren, 2025). Fatwa MUI ini secara jelas
menjalankan fungsi laten dengan menegaskan pentingnya menjaga kemurnian akidah dan
membatasi bentuk toleransi yang bisa mengaburkan identitas keislaman. Penegasan bahwa
mengucapkan selamat hari raya agama lain atau menggunakan atribut keagamaannya
bukan bagian dari toleransi yang sah adalah bentuk proteksi terhadap nilai internal Islam.
Fungsi ini sangat penting dalam memastikan generasi mendatang tetap mewarisi ajaran
Islam secara utuh, meskipun berada di tengah masyarakat yang plural.

Oleh demikian, dari sudut pandang teori sistem sosial AGIL Parsons, fatwa ini menjalankan
fungsi yang kompleks dalam mempertahankan keseimbangan sistem sosial Islam dalam masyarakat
majemuk. Fungsi Adaptation terlihat dari pengakuan atas keberagaman dan pemberian ruang beribadah
bagi umat lain; Goal Attainment diwujudkan dengan menjaga kemurnian akidah melalui batasan
toleransi; Integration diperkuat lewat dorongan kerja sama sosial dan hubungan harmonis antarumat;
dan Latency terjaga dengan pelestarian nilai-nilai keagamaan yang menjadi dasar identitas. Fatwa ini,
dengan segala batasannya, berperan sebagai mekanisme sistemik yang menjaga stabilitas sosial
sekaligus menghadapi tantangan pluralitas, sehingga menunjukkan bagaimana norma keagamaan dan
struktur sosial saling berinteraksi dalam dinamika kehidupan masyarakat Indonesia.

Meskipun dikembangkan dalam konteks intelektual yang berbeda, teori solidaritas sosial Emile
Durkheim dan teori sistem sosial Talcott Parsons memiliki titik temu penting dalam menganalisis fatwa
MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain. Keduanya berpijak pada paradigma
fungsionalisme yang memandang norma keagamaan sebagai instrumen sosial yang berperan menjaga
keteraturan, stabilitas, dan kohesi masyarakat (Khara & Soren, 2025). Dalam perspektif ini, fatwa tidak
dipahami semata sebagai teks hukum normatif, melainkan sebagai mekanisme sosial yang membentuk
perilaku kolektif dan mengatur relasi antarindividu maupun antarkelompok dalam masyarakat
majemuk.

Perbedaannya terletak pada fokus analisis. Durkheim menekankan dimensi moral dan simbolik
norma agama sebagai fakta sosial yang bersifat mengikat dan koersif, terutama dalam membangun
solidaritas sosial. Melalui kacamata Durkheim, fatwa MUI dipahami sebagai ekspresi solidaritas
mekanik yang bertujuan menjaga kesadaran kolektif dan kemurnian identitas keagamaan umat Islam,
terutama melalui penegasan batas-batas toleransi dalam ranah simbolik dan akidah. Namun, pendekatan
ini juga membuka ruang analisis terhadap ketegangan antara solidaritas mekanik tersebut dan kebutuhan
solidaritas organik dalam masyarakat Indonesia yang plural dan heterogen.

Sementara itu, Parsons melihat fatwa dalam kerangka sistem sosial yang lebih luas, dengan
menekankan fungsi regulatifnya dalam menjaga keseimbangan dan integrasi masyarakat. Melalui
skema AGIL, fatwa MUI dipahami sebagai mekanisme yang secara simultan menjalankan fungsi
adaptasi terhadap realitas pluralitas, pencapaian tujuan kolektif berupa perlindungan akidah, integrasi
sosial melalui toleransi dalam ranah muamalah, serta pelestarian nilai keagamaan. Dengan demikian,
integrasi perspektif Durkheim dan Parsons memungkinkan analisis yang komprehensif terhadap fatwa
MUI, baik sebagai penjaga identitas kolektif umat Islam maupun sebagai instrumen sistemik yang
mengelola harmoni dan stabilitas sosial dalam masyarakat multireligius Indonesia.

4. KESIMPULAN

Fatwa merupakan bagian dari sistem nilai sosial yang tidak hanya berfungsi sebagai pedoman
normatif keagamaan, tetapi juga sebagai mekanisme pengatur perilaku kolektif dalam masyarakat
majemuk. Fatwa MUI tentang fikih toleransi dalam perayaan hari raya agama lain memperlihatkan
upaya menjaga keseimbangan antara penguatan identitas keagamaan internal umat Islam dan tuntutan
kohesi sosial dalam kehidupan bersama yang plural. Dalam konteks ini, fatwa berperan sebagai norma
keagamaan yang berusaha tetap relevan dengan dinamika sosial tanpa kehilangan orientasi dasarnya
sebagai ekspresi nilai-nilai syariat.

Pendekatan integratif Durkheim dan Parsons memberikan kontribusi penting dalam memahami
fatwa sebagai fenomena sosial-keagamaan yang kompleks. Perspektif Durkheim menempatkan fatwa
sebagai fakta sosial yang memperkuat solidaritas dan batas identitas kolektif umat, sementara teori
AGIL Parsons menjelaskan fungsi sistemik fatwa dalam beradaptasi dengan pluralitas, menjaga
integrasi sosial, serta melestarikan nilai-nilai agama. Temuan ini menegaskan bahwa fatwa tidak hanya

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license



Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1,2026 | 39

berfungsi secara teologis, tetapi juga memiliki implikasi praktis sebagai instrumen etika sosial yang
relevan bagi MUI, pemerintah, dan masyarakat dalam membangun kehidupan beragama yang harmonis,
stabil, dan berkeadaban.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, F. (2025). "Navigating Tolerance: An Analysis of Public Responses on Social Media to The
MUI Fatwa on Interfaith Greetings". Jurnal Ilmiah Al-Jauhari, Vol. 10. No. 1.
https://doi.org/10.30603/jiaj.v10i1.6197.

Alnizar, F., & Munjid, A. (2020). "The Voice of The Ulema and Dilemma of The Indonesian Ulema
Council’s Fatwa". Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, Vol. 10. No. 1.
https://doi.org/10.15642/teosofi.2020.10.1.

Amin, M. (2008). Fatwa dalam Sistem Hukum Islam. eLSAS.

Ar-Raisuni, Q. (2014). Shina’ah Al-Fatwa fi Al-Qadhaya Al-Mu’ashirah. Dar Ibnu Hazm.

Bianda, R. (2024). "The Principle of Ats-Tsabit bi Al-‘Urfika Ats-Tsabit bi Asy-Syar’i In DSN - MUI
Fatwa No . 117 on Sharia Fintech". A/-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi, Vol. 9.
No. 2. https://doi.org/10.24235/jm.v9i2.15241.

Bianda, R., Gunaepi, A., & Munir, M. M. (2023). "Offering Sharia Securities Through Technology
Based Crowd Funding Services Based On Sharia Principles According To Mui Fatwa". Vol. 2.
No. 3. https://doi.org/10.58344/jws.v213.240.

Bowring, F. (2015). "The individual and Society in Durkheim: Unpicking The Contradictions".
European Journal of Social Theory, Vol. 19. No. 1. https://doi.org/10.1177/1368431015585042.

Dawson, M. (2022). "Durkheim and The Possible Connections Between Social Theory and
Colonialism". Journal of  Classical Sociology, Vol. 22. No. 4.
https://doi.org/10.1177/1468795X221105713.

Fitria, A., & Tanggok, M. L. (2020). "Inter-Religious Tolerance in Indonesia From The Perspective of
Pancasila Philosophy". Al-Albab, Vol. 9. No. 2. https://doi.org/10.24260/alalbab.v9i2.1876.

Fitriani, S. (2020). "Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama". Analisis: Jurnal Studi
Keislaman, Vol. 20. No. 2. https://doi.org/10.24042/ajsk.v20i2.5489.

Gao, P. (2025). Durkheim , "Society and The Individual". Proceedings of the 2025 4th International
Conference on  Social Sciences and Humanities and Arts (SSHA 2025).
https://doi.org/10.2991/978-2-38476-432-7.

Hidayat, M., & Rosele, M. L. bin. (2024). "Modernization Of Figh In Contemporary Era: A Study of
Yusuf Al-Qardhawi’s Figh Thought". MIQOT: Jurnal llmu-Ilmu Keislaman. Vol. 48. No. 1.
https://doi.org/10.30821/miqot.v48il1.1124.

Jamaa, L. (2018). "Fatwas of The Indonesian Council Of Ulama and I'ts Contributions To The
Development of Contemporary Islamic Law in Indonesia". Indonesian Journal of Islam and
Muslim Societies, Vol. 8. No. 1. https://doi.org/10.18326/ijims.v8i1.29-56.

Juul, S. (2010). "Solidarity and Social Cohesion In Late Modernity: A Question of Recognition, Justice
and Judgment in Situation". Sage  Journals, Vol. 13. No. 3.
https://doi.org/10.1177/1368431010362296.

Khairulyadi, K., Ikramatoun, S., & Nisa, K. (2022). "Durkheim’s Social Solidarity and The Division
Of Labour: An Overview". Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI), Vol. 3. No. 2.
https://doi.org/10.22373/jsai.v3i2.1792.

Khara, N. K., & Soren, T. (2025). "Emile Durkheim and Talcott Parsons: Sociological Ideas".
RESEARCH HUB International Multidisciplinary Research Journal, Vol. 12. No. 5.
https://doi.org/10.53573/rhimrj.2025.v12n5.017.

Luthfi, F., Aseri, A. F., Umar, M., & Khasyi’in, N. (2024). "Pendekatan Sosio-Legal Terhadap Fatwa:
Analisis Kedudukan dan Peran Fatwa MUI di Indonesia". Indonesian Journal of Islamic
Jurisprudence, Economic and Legal Theory, Vol. 2. No. 4.
https://doi.org/10.62976/ijijel.v2i4.824.

MUIL, K. F. (2024). Konsensus Ulama Fatwa Indonesia Himpunan Hasil Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa
Se-Indonesia VIII Tahun 2024. Sekretariat Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia.

Nasrul, N. (2024). "Implementation of Talcott Parsons *AGIL Scheme in Family and Community
Education : A Case Study in The Era of Globalization". Proceeding of International Conference

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY NC) license



40|  Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, Volume 7, Nomor 1, 2026

on Islamic and Interdisciplinary Studies (ICIIS).

Nurdin, M. A., & Abrori, A. (2019). Mengerti Sosiologi: Pengantar Memahami Konsep-Konsep
Sosiologi. CV. Idayus.

Parrey, I. A. (2024). "The Interplay Of [jtihad And Maqasid Al-Shari‘Ah In Pre-Modern Legal Thought:
Examining The Contributions Of Al-Ghazali And Al-Shatibi". Hamdard Islamicus, Vol. 47.
No. 2. https://doi.org/10.57144/hi.v4712.894.

Pauzi, M., Hipni, D., & Radiamoda, A. M. (2023). "The Importance of The Ijtihad Jama’i Method in
Contemporary Figh Formulations". A/-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial
Kemasyarakatan, Vol. 23. No. 1. https://doi.org/10.3063 1/alrisalah.v23i1.1322.

Poggi, G. (1971). "The Place of Religion in Durkheim’s Theory Of Institutions". European Journal of
Sociology, Vol. 12. No. 2. https://doi.org/10.1017/S0003975600002319.

Purba, A. M., Nasution, N. F., & Bangun, I. C. (2024). "Islam and Cults: A Study of The Implementation
of The Fatwa Policy of The Indonesian Ulama Council". Pharos Journal of Theology, Vol. 105.
No. 2. https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.216.

Rusydiyah, E. F., & Rohman, F. (2020). "Local Culture-Based Education: An Analysis of Talcott
Parsons’ Philosophy". International Journal of Innovation, Creativity and Change, Vol. 12. No.
3.

Saputra, R. (2024). "Kontekstualisasi Hadis Berbasis Konsep Maqashid Syariah: Analisis Metodologi
Aktualisasi Hadis Pada Sosial-Kultural Indonesia". MISYKAT: Jurnal Ilmu-llmu Al-Quran
Hadist Syari Ah Dan Tarbiyah Vol., Vol. 9. No. 1. https://doi.org/10.33511/misykat.vOn1.97-
112.

Setiyanto, D. A. (2018). "Fatwa Sebagai Media Social Engineering (Analisis Fatwa MUI di Bidang
Hukum Keluarga Pasca Reformasi)". Al-Ahkam Jurnal llmu Syari’ah Dan Hukum, Vol. 3. No.
1. https://doi.org/10.22515/alahkam.v3i1.1342.

Sholeh, M. A. N. (2016). Metode Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia. Emir.

Ustun, A., & Akgelik, E. (2024). "The Legacy and Critique Of Parsons and Marx in Contemporary
Sociology". In B. Giines & S. Ramazanova (Eds.), Social Sciences In Theory And Practice
(Issue December). DUVAR.

Wahyuni. (2018). Pengantar Sosiologi (D. M. H. Nonci (ed.)). PKBM Rumah Buku Carabaca Makassar.

Widigdo, M. S. A., & Hamid, H. (2018). "The Power of Fatwa in Indonesia: An Analysis of MUI’s
Controversial Fatwas". Afkaruna, Vol. 14. No. 2.
https://doi.org/10.18196/aiijis.2018.0085.146-165.

Yusdani. (2022). "Islamic Law and Contemporary Challenges from Fresh Ijtihad Point of View". Jurnal
Hukum Islam, Vol. 20. No. 1. https://doi.org/10.28918/jhi.v20i1.5991.

Yusuf, M. A. I. M., Khairuldin, W. M. K. F. W., Wan, W. N. L., Anas, N., Ibrahim, M. S., Razak, A.
A., & Embong, A. H. (2024). "Fatwa As A Mechanism For Social Cohesion in A Pluralistic
Society in Malaysia". [International Journal of Religion, Vol. 5. No. 10.
https://doi.org/10.61707/pzcvq916.

© 2026 by the author.
Submitted for possible open access publication under the terms and conditions
of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license



