
Al-Hikmah   

Jurnal Theosofi dan Peradaban Islam                    ISSN 2655-8785 (Online)                   
Vol. 7 N0. 2, Juli-Desember 2025  
Avalaible Online at: http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/alhikmah 
 
 

 

 

  

 

 
                                     

 
 

188 

 
 
 
 

 

Moderasi Beragama melalui Tarekat dan Peran Mursyid 
dalam Mewujudkan Harmoni Sosial 

Armyn Hasibuan 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan 
armynhasibuan@gmail.com       

Pahri Siregar 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan 
pahrisrg@uinsyahada.ac.id    

Abstract. Tariqah, as part of the Sufi tradition, plays a significant role in 
fostering religious moderation within pluralistic societies. Beyond serving as an 
individual spiritual practice, tariqah functions as a social space that transmits 
ethical and moderate religious values. A qualitative approach was employed 
through literature review and empirical observation of tariqah practices and the 
role of mursyids in socio-religious life. The analysis focused on the 
internalization of Sufi values, the dynamics of mursyid roles, and variations in 
their doctrinal orientations. Values such as balance, self-discipline, compassion, 
and rejection of extremism are internalized through rituals, religious education, 
and community activities. Mursyids act as both spiritual guides and social 
agents who shape followers’ religious orientation and mediate the 
implementation of moderation. The diversity among mursyids ranging from 
moderate-adaptive, traditional-conservative, to highly modern demonstrates 
that tariqah is a dynamic tradition capable of maintaining its Sufi essence while 
responding to social change. Consequently, tariqah contributes significantly to 
strengthening religious moderation and social harmony through the integration 
of spiritual and social dimensions. 

Keywords: Sufism, Religious Moderation, Mursyid, Social Harmony. 

Abstrak. Tarekat sebagai bagian dari tradisi tasawuf memainkan peran penting 
dalam pembentukan moderasi beragama di masyarakat plural. Selain sebagai 
praktik spiritual individual, tarekat berfungsi sebagai ruang sosial yang 
mentransmisikan nilai-nilai etika keagamaan yang moderat. Pendekatan 
kualitatif digunakan melalui telaah literatur dan observasi empiris terhadap 
praktik tarekat serta peran mursyid dalam kehidupan sosial-keagamaan. 

http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/alhikmah
mailto:armynhasibuan@gmail.com
mailto:pahrisrg@uinsyahada.ac.id


Moderasi Beragama melalui Tarekat dan Peran Mursyid dalam Mewujudkan  

Harmoni Sosial 

189 

Analisis difokuskan pada internalisasi nilai tasawuf, dinamika peran mursyid, 
dan variasi orientasi pemikiran dalam praktik tarekat. Nilai-nilai seperti 
keseimbangan, pengendalian diri, kasih sayang, dan penolakan terhadap 
ekstremisme terinternalisasi melalui ritual, pendidikan, dan aktivitas 
komunitas. Mursyid berfungsi sebagai pembimbing spiritual sekaligus agen 
sosial yang membentuk orientasi keberagamaan murid dan memediasi nilai 
moderasi. Variasi orientasi mursyid moderat-adaptif, tradisional-konservatif, 
hingga sangat modern menunjukkan bahwa tarekat merupakan tradisi dinamis 
yang mampu mempertahankan nilai sufistik inti sekaligus merespons 
perubahan sosial. Dengan demikian, tarekat berkontribusi signifikan dalam 
penguatan moderasi beragama dan harmoni sosial melalui integrasi dimensi 
spiritual dan sosial.  

Kata Kunci: Tasawuf, Tarekat, Moderasi Beragama, Mursyid, Harmoni 
Sosial. 

Pendahuluan 
Moderasi beragama menjadi salah satu isu strategis dalam 

kehidupan keagamaan di Indonesia, yang ditandai oleh kemajemukan 
agama, etnis, dan budaya1. Tarekat sebagai bagian dari tradisi tasawuf 
memiliki peran penting dalam membentuk corak keberagamaan yang 
moderat, toleran, dan berorientasi pada akhlak terpuji2. Meskipun 
demikian, praktik tarekat sering kali dipersepsikan secara negatif sebagai 
tradisi keagamaan yang eksklusif, kolot, dan kurang responsif terhadap 
perkembangan zaman bahkan berbagai stigma negatif dikembangkan3. 
Secara historis, tarekat di Nusantara berperan besar dalam penyebaran 
Islam yang damai, adaptif, dan selaras dengan budaya lokal4. Di wilayah 
Tapanuli Selatan dan Kota Padangsidimpuan, tarekat tumbuh dan 
berkembang dalam masyarakat yang multikultural dan plural, sehingga 

                                                             
1Nurlaili, Fitriana, Cut Ulfa Millah, dan Elya Munawarah Nasution. 2025. 

“Moderasi Beragama di Indonesia: Konsep Dasar dan Pengaruhnya.” Moderation: 
Journal of Religious Harmony 1, no. 1 (2025). 
https://doi.org/10.47766/moderation.v1i1.2707 

2Rohmawati, N., & Zulkifli, A. Teosofia 12, no. 1 (2024): 22–39. 
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teosofia/article/view/22567 

3Rahmah, St., Akhmad Hasan Saleh, and Sri Nur Rahmi. 2024. “The Influence of 
Sufism on Social Practices in Contemporary Muslim Societies: A Case Study in 
Indonesia.” Journal of Noesantara Islamic Studies 1, no. 4 (August 28, 2024): 214–232. 
https://doi.org/10.70177/jnis.v1i4.1396 

4Alim, F. “Sejarah Tarekat di Nusantara: Islam Damai dan Adaptif.” Jurnal 
Dakwah 18, no. 2 (2024): 101–120. https://journal.uinjkt.ac.id/dakwah/article/view/42864 

https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teosofia/article/view/22567
https://journal.uinjkt.ac.id/dakwah/article/view/42864?utm_source=chatgpt.com


Penulis Armyn Hasibuan, Pahri Siregar / Al-Hikmah: Jurnal Theosofi dan Peradaban 

Islam   
Vol. 7 N0. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

 

  

 

 
 

 

 

 

 

 

190 

menuntut adanya sikap moderat dalam praktik keagamaannya5. 
Moderasi tarekat merupakan tawaran pemikiran bagi mursyid tarekat 
yang memiliki posisi sentral dalam membentuk orientasi berpikir murid 
serta menentukan arah keterbukaan tarekat terhadap dinamika sosial6.  

Penelitian tentang tarekat selama ini lebih banyak menekankan 
aspek doktrinal dan ritual, sementara kajian mengenai peran tarekat 
dalam moderasi beragama yang nyata, khususnya dalam kehidupan 
sosial-keagamaan masyarakat, masih relatif terbatas7. Sebagian literatur 
menyoroti potensi tasawuf dalam memperkuat kohesi sosial dan 
toleransi, tetapi bukti empiris mengenai implementasi moderasi oleh 
mursyid di masyarakat kontemporer jarang tersedia8. Dengan demikian, 
terdapat celah penelitian yang signifikan, yaitu studi empiris tentang 
bagaimana mursyid menginternalisasikan nilai moderasi beragama 
dalam praktik sosial nyata di komunitas plural masih minim9. Oleh 
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis ada tidaknya 
moderasi beragama dalam ajaran tarekat serta mengkaji bagaimana 
praktik moderasi tarekat dilakukan secara nyata oleh mursyid tarekat di 
Tapanuli Selatan dan Kota Padangsidimpuan, mengidentifikasi peran 
mursyid dalam menanamkan nilai moderasi beragama di tengah 
masyarakat yang plural dan multikultural, serta menilai keterkaitan 
antara praktik tarekat dan penguatan harmoni sosial dalam masyarakat 
setempat10. 

Isi/ Pembahasan 
Moderasi Beragama dalam Perspektif Tasawuf Kontemporer 

Tasawuf sebagai landasan moderasi beragama menawarkan 
perspektif spiritual yang berorientasi pada penguatan persaudaraan 
manusia (ukhuwah insaniyah). Kajian Mukhlisin menunjukkan bahwa 
tasawuf menekankan transformasi batin (tazkiyyah al-nafs) serta 

                                                             
5
Rohmawati, N., & Zulkifli, A. “Tarekat dan Moderasi Beragama di Masyarakat 

Multikultural.” Teosofia 12, no. 1 (2024): 40–58. 
6Wangsa, H. “Peran Mursyid dalam Tarekat Kontemporer.” Poros Onim 10, no. 1 

(2025): 33–50. https://e-
journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view/715 

7Alim, F., & Rohmawati, N. “Kesenjangan Penelitian Tarekat dan Moderasi 
Beragama.” Jurnal Dakwah 18, no. 3 (2024): 121–138 

8Mukhlisin, A. “Tasawuf, Moderasi Beragama, dan Kohesi Sosial.” Jurnal 
Tasawuf Kontemporer 7, no. 1 (2024): 10-28. 

9
Rohmawati, N., & Zulkifli, A. “Gap Penelitian tentang Peran Mursyid dalam 

Moderasi.” Teosofia 12, no. 1 (2024): 59–72. 
10Hasbi, M., & Fuady, S. “Strategi Penguatan Moderasi Beragama di Indonesia.” 

Jurnal Kebijakan Islam 9, no. 2 (2025): 55–77. 

https://e-journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view/715?utm_source=chatgpt.com
https://e-journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view/715?utm_source=chatgpt.com


Moderasi Beragama melalui Tarekat dan Peran Mursyid dalam Mewujudkan  

Harmoni Sosial 

191 

pengembangan nilai-nilai kebijaksanaan, cinta, dan toleransi dalam 
menghadapi realitas pluralisme sosial modern11. Kasus ini menunjukkan 
bahwa tasawuf bukan semata‑mata praktik batin, tetapi memiliki 
kontribusi penting dalam mengembangkan sikap moderat yang 
mengatasi ekstremisme dan konflik sosial. internalisasi nilai‑nilai tasawuf 
seperti zuhud, tawakkal, ihsan, dan sabar terbukti membentuk sikap 
moderat dalam komunitas Thoriqoh Syadziliyah Al Masudiyah.  

Melalui proses pembelajaran aktif, dialog, dan bimbingan 
langsung para mursyid, tasawuf membantu komunitas memahami 
moderasi beragama secara praksis, termasuk toleransi, inklusivitas, dan 
gaya hidup sederhana yang menolak provokasi kekerasan atau 
intoleransi. Selain itu, konsep moderasi yang ditawarkan tasawuf tidak 
hanya berhenti pada sikap toleran, tetapi juga menekankan 
keseimbangan antara dunia dan akhirat, serta penolakan terhadap 
ekstremisme dalam semua bentuk. Nilai‑nilai ini sangat sesuai dalam 
menjawab tantangan modern seperti radikalisme dan polarisasi agama.  

Peran Tarekat dalam Penciptaan Moderasi Sosial 
Kajian terbaru yang bersifat systematic literature review 

menunjukkan bahwa tarekat di Indonesia berperan sebagai agen 
perubahan sosial yang adaptif terhadap kebutuhan umat. Sufi orders 
tidak hanya berkutat pada praktik spiritual di ruang privat, tetapi juga 
aktif dalam pendidikan, dakwah, kesejahteraan sosial, dan aktivitas 
komunitas yang mendorong toleransi dan harmoni sosial. Hal ini 
menunjukkan bahwa keberadaan tarekat dalam masyarakat modern 
memiliki karakter holistik melalui integrasi dimensi spiritual dan sosial 
dalam praktik moderasi beragama. Kajian tentang Idrisiyyah Order 
bahkan menegaskan bahwa tarekat tertentu memainkan peran aktif 
dalam mempromosikan moderasi melalui pengajaran cinta, toleransi, 
dan aktivitas komunitas yang menolak kekerasan serta intoleransi. 
Nilai‑nilai ini diinternalisasi melalui pendidikan, dhikr, dan kegiatan 
sosial yang dilakukan oleh komunitas tarekat di Indonesia12.  

Temuan penelitian menunjukkan bahwa praktik tarekat tidak 
hanya berfokus pada dimensi spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai 

                                                             
11Mukhlisin. 2024. “Moderasi Beragama Perspektif Ilmu Tasawuf.” Jurnal 

Alasma: Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 5, no. 2 (January 1, 2024): 115–20. 
https://jurnalstitmaa.org/index.php/alasma/article/view/106 

12
ohmawati, Hanung Sito, and Zulkifli Zulkifli. 2024. “The Role of Sufi Orders in 

Social Change in Indonesia: A Systematic Literature Review.” Teosofia: Indonesian 
Journal of Islamic Mysticism 13, no. 2 (December 4, 2024): 187–212. 
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teosofia/article/view/22567 

https://jurnalstitmaa.org/index.php/alasma/article/view/106?utm_source=chatgpt.com
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teosofia/article/view/22567?utm_source=chatgpt.com


Penulis Armyn Hasibuan, Pahri Siregar / Al-Hikmah: Jurnal Theosofi dan Peradaban 

Islam   
Vol. 7 N0. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

 

  

 

 
 

 

 

 

 

 

192 

ruang internalisasi nilai toleransi, solidaritas, dan kerja sama sosial. 
Aktivitas dzikir, suluk, dan majelis ilmu menjadi sarana penguatan 
harmoni sosial, mengurangi potensi konflik berbasis agama dan budaya. 
Kelompok moderat-adaptif mampu memadukan nilai sufistik dengan 
keterlibatan sosial nyata, sedangkan kelompok tradisional menjaga 
kesinambungan ritual dan identitas komunitas. 

Transformasi kelembagaan melalui digitalisasi, meskipun masih 
terbatas, membuka peluang untuk memperluas jangkauan dakwah dan 
internalisasi nilai moderasi, sejalan dengan temuan Prasetyo13, Osman 
dan Yusoff 14, serta kajian Zulkifli15. Digitalisasi ini juga meningkatkan 
kapasitas kelembagaan dan profesionalisme pengelolaan tarekat, 
sehingga memaksimalkan peran sosial dan spiritualnya. 

Peran Mursyid dalam Proses Internaliasi Nilai Moderasi 
Peran mursyid (pembimbing spiritual) di tarekat adalah aspek 

yang sangat penting dalam menginternalisasi nilai tasawuf kepada murid 
(pengikut). Studi empiris pada Thoriqoh Syadziliyah di Jombang 
menunjukkan bahwa proses internalisasi moderasi beragama dilakukan 
melalui metode pembelajaran langsung oleh mursyid, seperti diskusi 
kelompok, bimbingan pribadi, dan praktik ritual tasawuf16. Metode ini 
berkontribusi dalam membantu murid menginternalisasi nilai-nilai 
tasawuf ke dalam perilaku keagamaan serta praktik kehidupan sosialnya. 
Mursyid tidak hanya menjalankan fungsi sebagai pembimbing spiritual, 
tetapi juga berperan sebagai agen sosial yang mendorong terciptanya 
rekonsiliasi, penguatan harmoni antarumat beragama, serta sikap 
penolakan terhadap berbagai bentuk ekstremisme. Dengan demikian, 
peran mursyid pada masa kontemporer mengalami perluasan fungsi, dari 
semata-mata pembimbing rohani menjadi mediator nilai-nilai moderasi 
dalam kehidupan sosial umat. 

Mursyid berperan sebagai aktor utama dalam membentuk 
orientasi keberagamaan yang moderat. Kelompok moderat-adaptif dan 
                                                             

13Prasetyo, Agung. 2023. “Digital Religion and Islamic Spiritual Communities in 
Indonesia.” Jurnal Komunikasi Islam 13 (2): 201–220. 

14Osman, Mohamed Nawab, and Zulkifli Yusoff. 2022. “Digital Islam and 
Religious Authority in Southeast Asia.” Contemporary Islam 16 (3): 287–305. 
https://doi.org/10.1007/s11562-022-00489-3 

15Zulkifli. 2024. “Islamic Authority, Digital Media, and Sufi Networks.” Studia 
Islamika 31 (1): 89–112. 

16
Rahmah, St., Akhmad Hasan Saleh, and Sri Nur Rahmi. 2024. “The Influence 

of Sufism on Social Practices in Contemporary Muslim Societies: A Case Study in 
Indonesia.” Journal of Noesantara Islamic Studies 1, no. 4 (August 28, 2024): 214–32. 
https://doi.org/10.70177/jnis.v1i4.1396 



Moderasi Beragama melalui Tarekat dan Peran Mursyid dalam Mewujudkan  

Harmoni Sosial 

193 

sangat modern menginternalisasi prinsip-prinsip moderasi melalui 
keteladanan, serta mempromosikan sikap toleran dan terbuka terhadap 
perbedaan mazhab, budaya, dan agama. Hal ini sejalan dengan prinsip 
moderasi beragama yang dikembangkan oleh Kementerian Agama RI 
17dan temuan Hasbi dan Fuady18, yang menekankan nilai tawazun, 
tasamuh, dan keterbukaan sebagai fondasi keberagamaan di masyarakat 
plural. Sementara itu, kelompok tradisional-konservatif juga 
berkontribusi terhadap moderasi melalui stabilitas nilai sufistik dan 
legitimasi spiritual, yang mencegah pergeseran ekstrem dalam praktik 
keagamaan. Dengan kata lain, konservatisme yang terkontrol justru 
mendukung moderasi karena menegakkan disiplin spiritual dan etika 
sosial dalam komunitas. 

Tasawuf, Harmonisasi Sosial, dan Tantangan Modern 
Tasawuf kontemporer menghadapi sejumlah tantangan, seperti 

persepsi publik yang menganggap tasawuf terlalu mistis atau tidak sesuai 
dengan tantangan modern. Namun, kajian tentang etika sufi 
menunjukkan bahwa prinsip‑prinsip seperti tazkiyyah (pembersihan 
jiwa), mujāhadah (perjuangan melawan hawa nafsu), dan mahabbah 
(cinta kasih) berkontribusi pada harmoni sosial dan penguatan nilai 
moderat di masyarakat yang majemuk. Ini menjadikan tasawuf bukan 
sekadar tradisi mistik tetapi sebagai pendekatan etika dan sosial yang 
mampu menjawab tantangan intoleransi dan eksklusivisme. Temuan ini 
memiliki signifikansi bagi realitas kemajemukan di Indonesia, di mana 
pendekatan tasawuf dapat berfungsi sebagai landasan bagi dialog 
antaragama serta penguatan solidaritas sosial melalui nilai-nilai 
kebersamaan dan toleransi. Nilai‑nilai ini selaras dengan indikator 
moderasi beragama seperti toleransi, keseimbangan, dan penolakan 
radikalisme19.  

 

                                                             
17Kementerian Agama Republik Indonesia. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id 

18Hasbi, M., and M. Fuady. 2025. “Religious Moderation and Spiritual 
Leadership in Plural Societies.” Journal of Islamic Social Studies 12 (1): 55–73 

19
Rasyad, Abdul, Ahmad Tohri, Hasan Basri, dan Hasanuddin Chaer. 2025. 

“Sufism and Social Cohesion: The Role of Hizib Nahdlatul Wathan Tariqa in Pluralistic 
Religious Life in East Lombok.” Harmoni Sosial: Jurnal Pendidikan IPS 12, no. 1 
(July 22, 2025): 83–96. https://doi.org/10.21831/hsjpi.v12i1.85155 

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/


Penulis Armyn Hasibuan, Pahri Siregar / Al-Hikmah: Jurnal Theosofi dan Peradaban 

Islam   
Vol. 7 N0. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

 

  

 

 
 

 

 

 

 

 

194 

Moderasi Tarekat dan Dinamika Kehidupan Keagamaan Lokal di 
Tapanuli Selatan dan Kota Padangsidimpuan 

Walaupun riset langsung terhadap tarekat di Tapanuli Selatan dan 
Padangsidimpuan masih terbatas, general literature tentang peran 
tarekat di Indonesia dan proses internalisasi nilai tasawuf memberikan 
landasan kuat bahwa praktik tarekat di berbagai wilayah Nusantara 
memiliki karakter moderat yang khas. Nilai-nilai tasawuf diadaptasi 
dengan realitas budaya setempat, sehingga tarekat dapat berfungsi 
sebagai instrumen moderasi yang efektif dalam lingkungan sosial yang 
plural dan dinamis. Pada ranah sosial-budaya masyarakat, peran mursyid 
dipandang krusial sebagai pembimbing spiritual-kultural yang 
mentransmisikan nilai-nilai moderat melalui interaksi yang selaras 
dengan tradisi setempat20. 

Mursyid tarekat di tingkat lokal menerapkan tradisi dan ritual 
tarekat secara partisipatif. Dalam perspektif moderasi beragama, hal ini 
didasarkan pada pemahaman maqām hadiyat al-af‘āl, khususnya dalam 
Tarekat Naqsyabandiyah, yang memandang keberagaman ekspresi 
keberagamaan manusia baik mukmin, kafir, munafik, fasik, Muslim, 
Kristen, Buddha, Hindu, dan lainnya sebagai af‘āl Allah, yakni perbuatan 
yang diciptakan-Nya sebagai bentuk anugerah yang diberikan kepada 
setiap manusia dalam perbedaan. Keragaman agama, suku, atnis dan 
lainnya, pengamal tarekat tidak boleh benci, mengintimidasi apalagi 
memperlakukan mereka tidak manusiawi. Semuanya perbedaan 
merupakan kekayaan Allah Swt yang dirahmati sebagai pancaran 
rahmannya Allah Swt. dan manifestasi tauhid rububiyah serta domain 
mahabbah kemanusiaan yang dicetuskan oleh Rabi’ah Al-Adawiyah.21

  
Penelusuran lapangan mengidentifikasi 19 mursyid aktif 

membimbing jamaah tarekat, dengan variasi orientasi pemikiran yang 
mencerminkan keberagaman praktik moderasi. Temuan ini 
menunjukkan bahwa tarekat bukan entitas statis, melainkan ruang 
spiritual-sosial yang terus beradaptasi dengan zaman. Dari total mursyid, 
sembilan orang menunjukkan kecenderungan moderat-adaptif, delapan 
mursyid bersikap tradisional-konservatif, dan dua mursyid menempati 
posisi sangat modern/elastis. 

                                                             
20Saidah Difla Iklila. 2024. “Titik Temu Tasawuf Dengan Tarekat Lokal di 

Indonesia.” Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya 8, no. 1 (2024). 
https://doi.org/10.55115/purwadita.v8i1.10 

21Hasil Wawancara refleksi dari kajian halaqah al-Mursyid H. Khalid Huta Suhut, 
Q. S, bi Khalaifa  Thariqatah Baina Shalat al-Maghrib wa al-Isya, (Tapanuli Selatan : 
Parsalakan, 29 Nopember 2025). 



Moderasi Beragama melalui Tarekat dan Peran Mursyid dalam Mewujudkan  

Harmoni Sosial 

195 

Kelompok moderat-adaptif menekankan keseimbangan (tawazun) 
antara urusan duniawi dan ukhrawi. Mereka mengetahui tarekat berada 
pada domain zanniy  al-dhilalah yang dapat menerima interpretasi atau 
pembaruan orietasi dari pola lama22 ke kontemporer, mampu 
menyesuaikan pembimbingan spiritual dengan kebutuhan sosial, etika 
profesional, kesehatan mental, dan ketahanan keluarga, serta 
sebagiannya telah mulai menggunakan teknologi digital terbatas untuk 
mendukung managerial pengajaran tanpa menggeser inti ritual tarekat. 
Orientasi ini sejalan dengan kajian yang menekankan pentingnya neo-
sufisme dalam merespons kebutuhan masyarakat modern23. Generasi 
mursyid ini cenderung memiliki pendidikan formal lebih tinggi dan 
mobilitas sosial-ekonomi lebih luas, sehingga mampu melakukan 
rekontekstualisasi ajaran tanpa menghilangkan nilai sufistik inti24. 

Sebaliknya, kelompok tradisional-konservatif tetap 
mempertahankan pola pembimbingan klasik, menekankan disiplin 
ritual, konsistensi sanad (sanad), dan kesinambungan otoritas spiritual 
(polalama). Delapan mursyid ini menempatkan manhaj tarekat sebagai 
rujukan absolut, mencerminkan habitus adabiyyah yang menjaga 
identitas kolektif komunitas. Sikap konservatif ini memperlihatkan 
mekanisme komunitas tarekat dalam mempertahankan otoritas dan 
stabilitas sosial, sejalan dengan temuan Rohman & Hidayat25 dan 
Trimingham26. Bagi mereka ini moderasi beragama sudah cukup 
manakala kita mampu mengaktualisasikan isi kandungan firman Allah 
Swt. Q.S. Al-Kafirun ayat 1 sampai 6. 

Kelompok sangat modern atau elastis terdiri dari dua mursyid 
yang memadukan praktik spiritual klasik dengan pendekatan digital, 
komunikasi daring, dan pembelajaran adaptif untuk menjangkau jamaah 
muda. Pendekatan ini menegaskan bahwa tarekat dapat berfungsi 
sebagai living tradition yang responsif terhadap tantangan modernitas, 
sesuai dengan analisis27, Lebih jauh, pandangan tersebut menegaskan 

                                                             
22Hasl Observasi dan Wawancara dengan beberapa syekh tarekat di dua daerah 

penelitian,  26 Oktober 2025 
23Zulkifli. 2024. “Sufism, Authority, and Social Transformation in Contemporary 

Indonesia.” Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 13 (1): 1–20. 
24Howell, Julia Day. 2023. Sufism and the Modern in Islam. London: I.B. Tauris. 
25Rohman, M. F., and A. Hidayat. 2022. “Religious Authority and Traditionalism 

in Indonesian Sufi Orders.” Jurnal Sosiologi Agama 16 (2): 145–162. 
26

Trimingham, J. Spencer. 2020. The Sufi Orders in Islam. Oxford: Oxford 
University Press 

27Pourjavady, Reza, and Leonard Lewisohn Wilson. 2023. Sufism: A New History 
of Islamic Mysticism. London: I.B. Tauris. 



Penulis Armyn Hasibuan, Pahri Siregar / Al-Hikmah: Jurnal Theosofi dan Peradaban 

Islam   
Vol. 7 N0. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

 

  

 

 
 

 

 

 

 

 

196 

bahwa Islam, termasuk di dalamnya tradisi tarekat, dipahami sebagai 
ajaran yang senantiasa selaras dengan perkembangan zaman (ṣāliḥ li kulli 
zamān). Sementara itu, aspek penerapan praktis ajaran tersebut secara 
sadar diserahkan kepada kapasitas dan pertimbangan manusia, 
sebagaimana prinsip antum a‘lamu bi umūri dunyākum, yang 
menekankan otonomi manusia dalam mengelola urusan-urusan duniawi. 

Simpulan 
Kajian ini menegaskan bahwa tarekat sebagai bagian dari tradisi 

tasawuf memiliki peran strategis dalam pembentukan moderasi 
beragama di tengah masyarakat yang plural. Tasawuf tidak hanya 
berfungsi sebagai praktik spiritual individual, tetapi juga sebagai 
kerangka etika sosial yang menanamkan nilai keseimbangan, 
pengendalian diri, toleransi, dan penolakan terhadap sikap ekstrem 
dalam kehidupan beragama. 

Praktik tarekat memperlihatkan integrasi antara dimensi spiritual 
dan sosial melalui ritual, pendidikan keagamaan, serta aktivitas 
komunitas. Aktivitas tersebut berperan sebagai medium internalisasi 
nilai moderasi yang berkontribusi pada penguatan harmoni sosial dan 
pengurangan potensi konflik berbasis agama maupun budaya. Dengan 
demikian, tarekat berfungsi sebagai ruang pembentukan sikap 
keberagamaan yang tidak hanya menekankan kepatuhan ritual, tetapi 
juga orientasi etis dan sosial. 

Mursyid menempati posisi sentral dalam proses internalisasi nilai 
moderasi tersebut. Peran mursyid tidak terbatas pada pembimbing 
spiritual, tetapi juga mencakup fungsi sebagai agen sosial yang 
membentuk orientasi keberagamaan murid serta memediasi nilai 
moderasi dalam kehidupan sosial. Variasi orientasi pemikiran mursyid 
mulai dari moderat-adaptif, tradisional-konservatif, hingga sangat 
modern menunjukkan bahwa tarekat merupakan tradisi yang dinamis, 
mampu mempertahankan nilai sufistik inti sekaligus merespons 
perubahan sosial secara proporsional. 

Dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat Tapanuli Selatan 
dan Kota Padangsidimpuan, tarekat berperan sebagai ruang 
pembentukan etika keberagamaan yang moderat melalui penyesuaian 
ajaran tasawuf dengan realitas budaya setempat. Pemahaman sufistik, 
termasuk ajaran maqām hadiyat al-af‘āl, memperkuat sikap penerimaan 
terhadap keragaman sebagai bagian dari kehendak Ilahi, sehingga 
mendorong terwujudnya harmoni sosial dan stabilitas kehidupan 
beragama. 



Moderasi Beragama melalui Tarekat dan Peran Mursyid dalam Mewujudkan  

Harmoni Sosial 

197 

Referensi 
Alim, F. Sejarah tarekat di Nusantara: Islam damai dan adaptif. Jurnal 

Dakwah, 18(2). Jakarta: Jurnal Dakwah, 2024. 
https://journal.uinjkt.ac.id/dakwah/article/view/42864 

Alim, F., & Rohmawati, N. Kesenjangan penelitian tarekat dan moderasi 
beragama. Jurnal Dakwah, 18(3). Jakarta: Jurnal Dakwah, 2024. 

Hasbi, M., & Fuady, S. Religious moderation and spiritual leadership in 
plural societies. Journal of Islamic Social Studies, 12(1). Jakarta: 
Journal of Islamic Social Studies, 2025. 

Hasbi, M., & Fuady, S. Strategi penguatan moderasi beragama di 
Indonesia. Jurnal Kebijakan Islam, 9(2). Jakarta: Jurnal Kebijakan 
Islam, 2025. 

Howell, J. D. Sufism and the modern in Islam. London: I.B. Tauris, 2023. 
Kementerian Agama Republik Indonesia. Moderasi beragama. Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id 

Mukhlisin, A. Moderasi beragama perspektif ilmu tasawuf. Jurnal Alasma: 
Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah, 5(2). Jakarta: Jurnal 
Alasma, 2024. 
https://jurnalstitmaa.org/index.php/alasma/article/view/106 

Mukhlisin, A. Tasawuf, moderasi beragama, dan kohesi sosial. Jurnal 
Tasawuf Kontemporer, 7(1). Jakarta: Jurnal Tasawuf Kontemporer, 
2024. 

Nurlaili, F., Cut Ulfa Millah, & Nasution, E. M. Moderasi beragama di 
Indonesia: Konsep dasar dan pengaruhnya. Moderation: Journal of 
Religious Harmony, 1(1). Jakarta: Moderation, 2025. 
https://doi.org/10.47766/moderation.v1i1.2707 

Osman, M. N., & Yusoff, Z. Digital Islam and religious authority in 
Southeast Asia. Contemporary Islam, 16(3). Jakarta: Contemporary 
Islam, 2022. https://doi.org/10.1007/s11562-022-00489-3 

Pourjavady, R., & Wilson, L. L. Sufism: A new history of Islamic mysticism. 
London: I.B. Tauris, 2023. 

Prasetyo, A. Digital religion and Islamic spiritual communities in 
Indonesia. Jurnal Komunikasi Islam, 13(2). Jakarta: Jurnal 
Komunikasi Islam, 2023. 

Rahmah, S., Saleh, A. H., & Rahmi, S. N. The influence of Sufism on social 
practices in contemporary Muslim societies: A case study in 
Indonesia. Journal of Noesantara Islamic Studies, 1(4). Jakarta: 
Journal of Noesantara Islamic Studies, 2024. 
https://doi.org/10.70177/jnis.v1i4.1396 

https://journal.uinjkt.ac.id/dakwah/article/view/42864
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/
https://jurnalstitmaa.org/index.php/alasma/article/view/106
https://doi.org/10.47766/moderation.v1i1.2707
https://doi.org/10.1007/s11562-022-00489-3
https://doi.org/10.70177/jnis.v1i4.1396


Penulis Armyn Hasibuan, Pahri Siregar / Al-Hikmah: Jurnal Theosofi dan Peradaban 

Islam   
Vol. 7 N0. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

 

  

 

 
 

 

 

 

 

 

198 

Rasyad, A., Tohri, A., Basri, H., & Chaer, H. Sufism and social cohesion: 
The role of Hizib Nahdlatul Wathan Tariqa in pluralistic religious 
life in East Lombok. Harmoni Sosial: Jurnal Pendidikan IPS, 12(1). 
Jakarta: Harmoni Sosial, 2025. 
https://doi.org/10.21831/hsjpi.v12i1.85155 

Rohmawati, N., & Zulkifli, A. Gap penelitian tentang peran mursyid dalam 
moderasi. Teosofia, 12(1). Jakarta: Teosofia, 2024. 

Rohmawati, N., & Zulkifli, A. Tarekat dan moderasi beragama di 
masyarakat multikultural. Teosofia, 12(1). Jakarta: Teosofia, 2024. 

Rohmawati, H. S., & Zulkifli, Z. The role of Sufi orders in social change in 
Indonesia: A systematic literature review. Teosofia: Indonesian 
Journal of Islamic Mysticism, 13(2). Jakarta: Teosofia, 2024. 
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teosofia/article/view/22
567 

Rohman, M. F., & Hidayat, A. Religious authority and traditionalism in 
Indonesian Sufi orders. Jurnal Sosiologi Agama, 16(2). Jakarta: 
Jurnal Sosiologi Agama, 2022. 

Saidah Difla Iklila. Titik temu tasawuf dengan tarekat lokal di Indonesia. 
Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya, 8(1). Jakarta: Purwadita, 
2024. https://doi.org/10.55115/purwadita.v8i1.10 

Trimingham, J. S. The Sufi orders in Islam. Oxford: Oxford University 
Press, 2020. 

Wangsa, H. Peran mursyid dalam tarekat kontemporer. Poros Onim, 10(1). 
Jakarta: Poros Onim, 2025. https://e-
journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view/715 

Zulkifli. Islamic authority, digital media, and Sufi networks. Studia 
Islamika, 31(1). Jakarta: Studia Islamika, 2024a. 

Zulkifli. Sufism, authority, and social transformation in contemporary 
Indonesia. Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism, 13(1). 
Jakarta: Teosofia, 2024b. 

https://doi.org/10.21831/hsjpi.v12i1.85155
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teosofia/article/view/22567
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teosofia/article/view/22567
https://doi.org/10.55115/purwadita.v8i1.10
https://e-journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view/715
https://e-journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view/715

