
JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

117 
 

J I S A 
KONTRUKSI SOSIAL ATAS FENOMENA “GUS GUS AN”: RELIGIUSITAS, GAYA 

HIDUP MEWAH, DAN KONTROVERSI MORAL DI MATA PUBLIK 

 
Muhammad Daffa Rizki Abidin

1
, Ahmad Ridwan

2
, Fransiscus Xaverius Sri Sadewo

3 

 

Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Surabaya123 

 

Email: 24040564094@mhs.unesa.ac.id1, ahmadridwan@unesa.ac.id2, fsadewo@unesa.ac.id3  

 

Abstract 

The phenomenon of “gus-gus-an” reflects a significant shift in how the public interprets the identity of gus 

as young religious figures in the digital era. These gus no longer appear solely as successors of pesantren 

traditions but also as public figures who construct their image through social media, creating a paradox between 

their sermons on modesty and their luxurious lifestyles or controversial behaviors. This study aims to analyze how 

society constructs meaning around this phenomenon using Peter L. Berger’s theory of social construction. The 

research employs a qualitative approach with digital observation, document analysis, and interviews with ten 

informants from diverse social backgrounds. The data were analyzed thematically and integrated with the 

concepts of externalization, objectivation, and internalization. The findings indicate that digital media serve as the 
primary arena for gus to externalize their identities. The public then engages in objectivation through moral 

judgments, comments, and the formation of labels such as “hedon gus” or “celebrity gus.” This process continues 

into internalization as society develops new expectations of religious figures based on the consistency between 

their words and actions. The study concludes that the identity of contemporary gus is a socially negotiated 

construction shaped by personal expression, mediatization, and public moral perception. This phenomenon 

illustrates a shifting landscape of religious authority within digital culture. 

Keywords: Social construction, Gus, Digital media 
 

Abstrak 

Fenomena “gus-gus-an” menunjukkan perubahan signifikan dalam cara publik memaknai identitas para gus 

sebagai tokoh keagamaan muda di era digital. Para gus tidak hanya muncul sebagai penerus tradisi pesantren, 
tetapi juga sebagai figur publik yang membangun citra melalui media sosial, sehingga memunculkan paradoks 

antara ceramah kesederhanaan dan gaya hidup mewah atau perilaku kontroversial. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis bagaimana masyarakat mengonstruksi makna atas fenomena tersebut dengan menggunakan teori 

konstruksi sosial Peter L. Berger. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik observasi digital, 

analisis dokumen, dan wawancara terhadap sepuluh informan dari berbagai latar sosial. Data dianalisis secara 

tematik dan dipadukan dengan konsep eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa media digital menjadi ruang utama bagi para gus untuk mengeksternalisasikan identitas mereka. Publik 

kemudian melakukan objektivasi melalui penilaian moral, komentar, dan pembentukan label seperti “gus hedon” 

atau “gus seleb”. Proses ini berlanjut menjadi internalisasi ketika masyarakat membentuk ekspektasi baru terhadap 

figur agama berdasarkan konsistensi antara ucapan dan perilaku. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa 

identitas para gus kini merupakan konstruksi sosial yang terus dinegosiasikan, dipengaruhi oleh ekspresi personal, 
mediatization, dan persepsi moral masyarakat. Fenomena ini mencerminkan pergeseran otoritas keagamaan dalam 

budaya digital. 

Kata kunci: Konstruksi sosial, Gus, Media digital 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  [[ Submitted: 07 Desember 2025 

[[ Accepted: 02 Februari 2026 

[[ Published: 05 Februari 2026 

10.30829/jisa.v%vi%i.27231 

 
 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index
mailto:24040564094@mhs.unesa.ac.id1
mailto:ahmadridwan@unesa.ac.id2
mailto:fsadewo@unesa.ac.id3


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

118 
 

PENDAHULUAN 

Bagian Fenomena kemunculan figur-figur muda berlatar belakang pesantren yang populer 

dengan sebutan gus telah menjadi sorotan publik dalam beberapa tahun terakhir, terutama ketika 

mereka tampil di ruang digital dengan gaya komunikasi yang santai, religiusitas yang 

ditampilkan secara ekspresif, sekaligus gaya hidup yang dianggap jauh dari nilai kesederhanaan 

yang selama ini lekat dengan tradisi pesantren. Publik menyaksikan munculnya kontradiksi 

ketika sebagian gus menyerukan ajaran moral, etika kesalehan, serta nilai zuhud dalam 

ceramahnya, tetapi dalam kehidupan sehari-hari justru menampilkan konsumsi barang mewah, 

pamer kemakmuran, hingga terlibat dalam kontroversi perilaku cabul yang memicu kekecewaan 

dan kecemasan moral di kalangan masyarakat yang masih memandang mereka sebagai 

representasi keluarga kiai yang seharusnya menjadi teladan (Gus et al., 2021). Fenomena ini pada 

dasarnya tidak dapat dipisahkan dari perubahan sosial yang lebih luas dalam budaya religius 

kontemporer, di mana media digital, budaya populer, dan logika kapitalisme visual turut 

membentuk cara publik memaknai identitas keagamaan, sehingga posisi seorang gus tidak lagi 

ditentukan semata oleh genealoginya sebagai putra kiai, melainkan oleh performativitas, 

penampilan, dan representasi yang mereka produksi serta sebarkan ke publik melalui platform 

digital (Abay, 2025). Situasi ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan kini berada dalam 

arena negosiasi yang lebih kompleks, karena pertarungan makna tidak hanya terjadi di 

lingkungan pesantren yang bersifat tradisional, tetapi juga di ruang digital yang sangat terbuka 

terhadap kritik, debat moral, dan pembentukan opini publik secara cepat dan massif (HUSNI, 

2024). 

Sejumlah kajian sebelumnya memang telah membahas transformasi otoritas keagamaan 

dan munculnya selebritas agama di berbagai negara Muslim, seperti penelitian (Astutik & Yaqin, 

2024) mengenai performativitas dakwah, (Abay, 2025) tentang ustaz selebritas di Indonesia, 

serta (Jufriyanto, 2025) mengenai budaya dakwah digital yang melahirkan bentuk-bentuk baru 

otoritas religius yang tidak lagi bergantung pada keilmuan klasik. Namun, studi-studi tersebut 

belum secara spesifik membahas fenomena gus sebagai kelompok sosial yang unik karena 

mereka menggabungkan modal genealogis, modal budaya pesantren, serta modal digital yang 

diperoleh dari performa mereka di media sosial. Penelitian mengenai gus lebih banyak berfokus 

pada peran mereka dalam melanjutkan estafet kepemimpinan pesantren  atau pada hubungan 

antara pesantren, kelas sosial, dan mobilitas budaya, tetapi belum menyinggung bagaimana 

publik membangun konstruksi moral mengenai perilaku gus di era digital ketika gaya hidup 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

119 
 

mereka menjadi sangat mudah diamati dan diperdebatkan (Ekky Duta Riswanto, n.d.). Inilah 

yang membentuk research gap penting, karena sampai hari ini belum banyak kajian yang 

menjelaskan paradoks antara simbol keagamaan dan perilaku hedonistik atau cabul yang muncul 

pada sebagian figur gus, serta bagaimana ketidaksesuaian tersebut dipersepsi, disebarkan, dan 

dinilai secara moral oleh masyarakat. 

Di sinilah pemikiran Peter L. Berger menjadi relevan, sebab teori konstruksi sosialnya 

memberikan kerangka sistematis untuk memahami bagaimana realitas tentang seorang gus 

dibentuk melalui tiga proses utama, yaitu eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (Teori et 

al., 2016). Pada tahap eksternalisasi, gus memproyeksikan identitas religius sekaligus gaya hidup 

mereka ke ruang publik melalui ceramah, unggahan media sosial, perilaku di panggung dakwah, 

dan interaksi digital, sehingga menciptakan representasi diri yang bisa sekaligus religius dan 

glamor (Nugroho et al., 2025). Pada tahap objektivasi, representasi tersebut diterima publik, 

dikomentari, dikritik, dibagikan ulang, atau bahkan dikonstruksi ulang oleh media digital sebagai 

realitas sosial baru tentang “siapa itu gus” dan bagaimana mereka seharusnya berperilaku. Pada 

tahap internalisasi, baik publik maupun para gus lainnya menyerap dan menerima konstruksi 

tersebut sebagai standar sosial baru mengenai identitas gus, sehingga muncul pemahaman bahwa 

menjadi gus tidak lagi hanya berarti pewaris tradisi pesantren, tetapi juga figur publik yang 

terlibat dalam ekonomi atensi, citra visual, dan negosiasi moralitas. 

Rumusan masalah yang muncul dari konteks tersebut adalah: mengapa sebagian gus yang 

mengajarkan kesederhanaan justru memperlihatkan gaya hidup mewah, dan mengapa figur yang 

diasosiasikan dengan moralitas justru terjerat perilaku cabul atau tindakan yang dianggap tidak 

etis oleh publik? Pertanyaan ini penting untuk dijawab karena fenomena tersebut tidak sekadar 

menyangkut perilaku personal, tetapi lebih jauh menggambarkan perubahan mendasar dalam 

relasi antara agama, media, dan masyarakat, terutama dalam hal bagaimana moralitas religius 

dibicarakan, dipertaruhkan, dan dipertontonkan. Tujuan penelitian ini adalah menjelaskan 

bagaimana konstruksi sosial atas fenomena gus terbentuk melalui interaksi antara representasi 

diri para gus, persepsi publik, serta peran media digital sebagai arena utama yang memediasi 

hubungan keduanya. Dengan menggunakan teori konstruksi sosial Berger, penelitian ini 

bertujuan mengungkap bagaimana paradoks gaya hidup dan religiusitas tersebut dibangun, 

dipertahankan, dan disebarluaskan sebagai realitas sosial yang diakui publik (Print et al., 2024). 

Penelitian ini memiliki signifikansi teoretis dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini 

memperkaya kajian sosiologi agama dengan memasukkan fenomena gus ke dalam diskusi 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

120 
 

mengenai transformasi otoritas keagamaan dan konstruksi identitas religius di era digital. 

Penelitian ini juga menambah pemahaman mengenai bagaimana masyarakat membentuk 

penilaian moral terhadap figur religius yang mengalami pergeseran fungsi dari pewaris tradisi 

menjadi selebritas digital (Arum Setyowati, 2023). Secara praktis, penelitian ini penting untuk 

memahami dinamika perubahan budaya pesantren, pola konsumsi simbol religius di media 

digital, serta dampak sosial dari terjadinya paradoks moral pada figur-figur keagamaan yang 

memiliki pengaruh luas di masyarakat. Kajian ini tidak hanya relevan untuk akademisi, tetapi 

juga bagi masyarakat luas yang berupaya memahami perubahan lanskap religius di Indonesia, 

khususnya pada titik ketika agama, moralitas, kelas sosial, dan media digital saling bertemu dan 

membentuk konfigurasi sosial baru (Mustofa et al., 2023). 

Penelitian ini memiliki signifikansi teoretis dan praktis yang kuat dalam memahami 

dinamika keagamaan kontemporer (Nasrullah, 2015). Secara teoretis, penelitian ini memperkaya 

kajian sosiologi agama dengan menempatkan fenomena gus dalam kerangka analisis tentang 

transformasi otoritas keagamaan dan konstruksi identitas religius di era digital (Rahmah, n.d.). 

Kajian ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan tidak lagi bersumber secara tunggal dari 

tradisi, silsilah, dan institusi pesantren, tetapi semakin dipengaruhi oleh visibilitas, citra, dan 

penerimaan publik di ruang media digital. Dengan demikian, penelitian ini memperluas 

pemahaman tentang bagaimana makna kesalehan, keteladanan, dan legitimasi moral dikonstruksi 

melalui interaksi sosial yang dimediasi teknologi (Am & Munir, 2025). Selain itu, penelitian ini 

memberikan kontribusi terhadap diskusi teoritis mengenai pergeseran figur religius dari pewaris 

tradisi ke aktor budaya populer, di mana identitas keagamaan beroperasi dalam logika atensi, 

estetika visual, dan budaya konsumsi. 

Secara praktis penelitian ini penting untuk membaca perubahan budaya pesantren dan 

relasi antara tokoh agama dan masyarakat di tengah perkembangan media digital (Pendidikan et 

al., 2025). Temuan penelitian ini dapat menjadi bahan refleksi bagi pendakwah, lembaga 

keagamaan, dan institusi pendidikan Islam dalam memahami risiko dan tantangan dakwah di 

ruang publik digital, terutama terkait munculnya paradoks moral yang dapat memengaruhi 

kepercayaan publik. Penelitian ini juga membantu menjelaskan bagaimana masyarakat 

mengonsumsi simbol religius secara visual dan instan, serta bagaimana penilaian moral dibentuk 

dan disebarkan melalui interaksi digital. Bagi masyarakat luas, kajian ini memberikan kerangka 

pemahaman yang lebih kritis terhadap fenomena keagamaan yang viral, sehingga agama tidak 

hanya dipahami sebagai tontonan atau gaya hidup, tetapi sebagai praktik sosial yang sarat nilai 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

121 
 

dan tanggung jawab. Dengan demikian, penelitian ini relevan untuk menjelaskan perubahan 

lanskap religius di Indonesia, khususnya pada titik pertemuan antara agama, moralitas, kelas 

sosial, dan media digital yang terus membentuk konfigurasi sosial baru. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kerangka teori konstruksi sosial 

Peter L (Konstruksi et al., 2024). Berger sebagai lensa analitis utama untuk memahami 

bagaimana identitas, gaya hidup, dan moralitas para gus dibentuk melalui interaksi antara 

tindakan individu, representasi media, dan persepsi publik. Pendekatan kualitatif dipilih karena 

memberikan ruang untuk menggali makna, interpretasi, dan pengalaman sosial secara mendalam, 

terutama terkait proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi yang menjadi inti dalam teori 

Berger. Melalui pendekatan ini, penelitian berupaya memeriksa bagaimana para gus 

menampilkan identitas religiusnya, bagaimana media mengonstruksi citra mereka, serta 

bagaimana masyarakat memaknai kemunculan paradoks antara ceramah moral dan gaya hidup 

mewah atau perilaku cabul yang muncul dalam ruang digital. 

Penelitian ini menggunakan desain studi kasus kualitatif yang memungkinkan peneliti 

memfokuskan perhatian pada fenomena sosial tertentu yang muncul dalam konteks yang 

spesifik, yaitu konstruksi sosial atas perilaku para figur gus. Desain ini dipilih karena penelitian 

ini tidak bertujuan melakukan generalisasi populasi, tetapi ingin memahami secara mendalam 

proses sosial yang menghasilkan paradoks identitas religius dan gaya hidup mewah tersebut. 

Studi kasus kualitatif juga memberikan fleksibilitas dalam menggabungkan berbagai jenis data 

seperti observasi digital, teks media, serta wawancara mendalam untuk menangkap dinamika 

moral dan representasi sosial yang berkembang. 

Lokasi penelitian berada pada ruang sosial yang relevan dengan terbentuknya konstruksi 

masyarakat terhadap fenomena gus-gus-an, terutama pada arena media digital seperti YouTube, 

TikTok, Instagram, serta berbagai pemberitaan media daring yang memuat representasi, 

kontroversi, dan komentar publik mengenai perilaku para gus. Ruang digital dipilih karena 

menjadi saluran utama di mana masyarakat memperoleh, menilai, dan mendistribusikan 

informasi terkait religiusitas, gaya hidup mewah, maupun isu moral para figur gus. Media sosial 

menjadi wadah konstruksi realitas yang berlangsung secara cepat dan masif, sehingga penting 

untuk diperiksa sebagai bagian dari proses objektivasi dan internalisasi makna menurut kerangka 

teori Peter L. Berger. 

Penelitian juga dilakukan di lingkungan masyarakat sebagai lokasi sosial untuk 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

122 
 

memahami bagaimana warga memaknai perubahan gaya hidup, perilaku, dan kontradiksi moral 

para gus dalam kehidupan sehari-hari (Amiruddin, 2020). Lingkungan masyarakat, baik 

komunitas pesantren, warga umum, maupun kelompok jamaah yang mengonsumsi konten 

dakwah. Menjadi ruang penting di mana diskursus tentang kesalehan, kesederhanaan, dan 

kontroversi moral diproduksi, diperdebatkan, dan diterima sebagai kenyataan sosial. Dengan 

demikian, lokasi penelitian bersifat multiruang karena fenomena yang dikaji melibatkan interaksi 

antara dunia offline berupa interpretasi masyarakat dan dunia online berupa produksi serta 

peredaran representasi digital mengenai para gus. 

Teknik pengumpulan data menggunakan tiga metode: observasi digital, analisis 

dokumen, dan wawancara mendalam (Servasius et al., 2024). Observasi digital dilakukan dengan 

memantau konten media sosial para gus serta respons publik. Analisis dokumen mencakup 

pemberitaan daring, artikel opini, dan materi ceramah. Wawancara dilakukan dengan masyarakat 

untuk menggali pandangan mereka terkait konstruksi sosial dan paradoks moral para gus. 

Teknik analisis data menggunakan analisis tematik yang dipadukan dengan teori 

konstruksi sosial Berger. Proses analisis meliputi reduksi data, kategorisasi tema, dan penafsiran 

yang memetakan eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (M. Anwar Rifa`i, 2024). Temuan 

dari data digital, dokumen, dan wawancara diintegrasikan untuk memahami bagaimana identitas 

para gus dibentuk dan bagaimana masyarakat menilai perubahan perilaku maupun gaya hidup 

mereka. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 Berikut merupakan rangkuman jawaban 10 informan mengenai fenomena “gus-gus-an”, 

khususnya terkait gaya hidup mewah, paradoks moral, dan konstruksi sosial identitas mereka di 

ruang publik digital. 

Tabel 1. Ringkasan Jawaban Informan tentang Fenomena Gus di Media Sosial 

No. Nama Informan Usia Pekerjaan Gambaran Persepsi Tema Utama 

1. A. A.  20 Mahasiswa Menilai ada jarak antara 

ceramah dan perilaku 

mewah 

Moral yang tidak 

konsisten 

2. Syauqi  19 Mantan Santri Pandangan tentang gus 

berubah karena media 

sosial 

Perubahan citra 

tokoh agama 

3. Bu Tutik 54 Ibu Rumah 

Tangga 

Bingung dengan 

kontradiksi antara 

ceramah dan perilaku 

Krisis 

keteladanan 

4. D. N. 20 Mahasiswa Citra gus dibentuk lewat 

konten; publik menilai 

Mediatization 

identitas 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

123 
 

konsistensi 

5. Cak Mat 41 Pedagang 

Kaki Lima 

Gus harus jaga sikap; 

media sosial 

memperburuk citra 

Pengawasan 

publik 

6. S. R. 19 Mahasiswa Fenomena karena 

benturan tradisi dan 

modernitas 

Pergeseran 

budaya pesantren 

7. E. L. 21 Mahasiswa Publik mengonstruksi 

citra melalui interaksi 

digital 

Konstruksi 

digital identitas 

8. D. C. 19 Mahasiswa Penilaian berdasarkan 

apa yang tampak di 

media sosial 

Representasi di 

ruang publik 

9. S. A. 19 Mahasiswa Kasus kontroversial 

membentuk opini 

masyarakat 

Viralitas dan 

stigma 

10. S. A. 20 Mahasiswa Publik sensitif terhadap 

moral tokoh agama 

Ekspektasi moral 

publik 

 

 Dari wawancara, diperoleh tiga tema besar yang merepresentasikan cara masyarakat 

mengonstruksi identitas para gus: 

Tema 1: Paradoks Moral dan Krisis Keteladanan 

 Sebagian besar informan memandang fenomena Gus Gus An melalui kacamata paradoks 

moral, yaitu ketidaksesuaian antara pesan kesederhanaan yang disampaikan dalam ceramah 

dengan gaya hidup mewah yang ditampilkan para gus di media sosial. Ketidaksinkronan ini 

dapat menimbulkan kegelisahan moral karena publik menempatkan gus sebagai figur teladan 

yang seharusnya mencerminkan nilai yang diajarkan. Ketika ceramah menekankan 

kesederhanaan, pengendalian diri, dan kepekaan sosial, sementara visual yang ditampilkan justru 

memperlihatkan kemewahan, muncul ketegangan antara harapan dan kenyataan. Kondisi ini 

melahirkan apa yang dapat dipahami sebagai moral dissonance, yakni situasi ketika pesan 

keagamaan kehilangan kekuatan teladannya karena perilaku yang ditampilkan dianggap tidak 

sejalan. Paradoks ini semakin menguat karena konten visual memiliki daya pengaruh yang besar 

dan mudah dikonsumsi publik. Akibatnya, sebagian masyarakat merasa kecewa, kritis, bahkan 

mempertanyakan otoritas moral para gus, sehingga krisis keteladanan tidak hanya bersifat 

personal, tetapi berkembang menjadi persoalan sosial yang dibicarakan secara luas di ruang 

digital. 

 Fenomena krisis keteladanan ini menunjukkan bahwa figur gus tidak lagi dinilai semata-

mata berdasarkan kapasitas keilmuan atau latar genealogisnya, tetapi melalui konsistensi 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

124 
 

simbolik antara pesan dakwah dan representasi diri di ruang publik. Media sosial mempercepat 

proses penilaian tersebut karena visual kemewahan hadir secara berulang dan sulit dipisahkan 

dari identitas religius yang melekat. Bagi sebagian publik, kemewahan yang ditampilkan tidak 

sekadar dipahami sebagai keberhasilan personal, tetapi ditafsirkan sebagai bentuk pengkhianatan 

terhadap nilai kesederhanaan yang sering disampaikan dalam ceramah. Penafsiran ini 

memperlihatkan bahwa masyarakat memiliki standar moral tertentu terhadap tokoh agama yang 

berbeda dengan standar terhadap figur publik lainnya. Ketika standar tersebut dilanggar, 

kepercayaan publik cenderung melemah dan otoritas moral para gus mengalami delegitimasi 

simbolik. 

 Kondisi ini juga memperlihatkan adanya perubahan relasi antara pendakwah dan jamaah. 

Publik tidak lagi memposisikan diri sebagai penerima pasif ajaran keagamaan, tetapi sebagai 

pihak yang berhak menilai, mengkritik, dan bahkan menuntut konsistensi moral. Kritik yang 

muncul di ruang digital sering kali disertai dengan perbandingan antara ajaran yang disampaikan 

dan praktik kehidupan sehari-hari yang ditampilkan. Perbandingan ini menjadi dasar bagi publik 

untuk menyimpulkan apakah seorang gus masih layak dijadikan panutan. Dalam konteks ini, 

krisis keteladanan tidak hanya merugikan individu, tetapi juga berpotensi memengaruhi 

kepercayaan masyarakat terhadap institusi keagamaan yang lebih luas. 

 Paradoks moral ini memperlihatkan bahwa kesalehan di era digital semakin dipahami 

sebagai performa sosial yang harus dijaga secara berkelanjutan. Setiap unggahan menjadi bukti 

visual yang dapat digunakan publik untuk menguatkan atau meruntuhkan citra religius 

seseorang. Akibatnya, para gus berada dalam tekanan sosial yang tinggi untuk mempertahankan 

citra moral yang konsisten di tengah tuntutan popularitas dan logika media digital. Situasi ini 

menegaskan bahwa krisis keteladanan dalam fenomena Gus Gus An bukanlah persoalan 

individual semata, melainkan refleksi dari perubahan sosial yang lebih luas mengenai bagaimana 

agama, moralitas, dan representasi diri dinegosiasikan dalam ruang digital yang terbuka dan 

penuh pengawasan publik. 

Tema 2: Mediatization atas Identitas Keagamaan 

 Para informan memandang media sosial tersebut sebagai ruang yang tidak lagi berfungsi 

semata-mata untuk menyampaikan dakwah, tetapi juga sebagai arena utama pembentukan citra 

keagamaan para gus tersebut. Kehadiran para gus di media digital membuat identitas mereka 

terus diproduksi melalui unggahan visual, gaya komunikasi, dan interaksi dengan pengikut. 

Status sebagai gus tidak lagi diterima secara otomatis sebagai simbol otoritas moral, karena 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

125 
 

legitimasi tersebut sangat bergantung pada bagaimana mereka menampilkan diri di ruang digital. 

Ketika konten yang ditampilkan dianggap tidak pantas atau bertentangan dengan nilai 

keagamaan yang diharapkan, penghormatan publik dapat dengan cepat berkurang. Identitas 

keagamaan mengalami proses mediatization, di mana makna religius direduksi menjadi tampilan 

visual yang dinilai secara instan oleh publik. Penilaian tersebut berlangsung cepat dan masif, 

sehingga citra keagamaan tidak lagi dibangun melalui proses panjang pembelajaran dan relasi 

sosial, melainkan melalui kesan singkat yang dibentuk oleh algoritma dan budaya konsumsi 

media sosial. 

 Proses mediatization ini menunjukkan bahwa media sosial bekerja sebagai mekanisme 

seleksi dan legitimasi baru bagi figur keagamaan. Algoritma platform menentukan visibilitas 

konten, sementara logika popularitas seperti jumlah penonton, tanda suka, dan komentar ikut 

memengaruhi persepsi publik terhadap kredibilitas seorang gus. Identitas keagamaan tidak hanya 

dinilai dari isi pesan dakwah, tetapi juga dari bagaimana pesan tersebut dikemas secara visual 

dan emosional. Dalam situasi ini, simbol-simbol religius bersaing dengan estetika hiburan, 

sehingga pendakwah terdorong untuk menyesuaikan diri dengan selera audiens digital agar tetap 

relevan dan diperhatikan. 

 Kondisi tersebut menyebabkan terjadinya penyederhanaan makna religius. Nilai-nilai 

yang sebelumnya dipelajari melalui proses panjang dalam ruang pesantren kini direpresentasikan 

melalui potongan visual yang singkat dan mudah dikonsumsi. Publik cenderung membangun 

penilaian cepat berdasarkan tampilan luar, tanpa memiliki konteks penuh mengenai latar 

belakang atau maksud dari tindakan yang ditampilkan. Akibatnya, otoritas keagamaan menjadi 

rapuh dan mudah dipertanyakan ketika citra visual yang muncul tidak sejalan dengan ekspektasi 

moral masyarakat. 

 Mediatization atas identitas keagamaan juga mengaburkan batas antara dakwah dan 

hiburan. Para gus tidak hanya berperan sebagai penyampai ajaran, tetapi sekaligus sebagai figur 

publik yang harus menjaga performa di hadapan audiens digital. Tekanan untuk terus tampil 

menarik membuat identitas keagamaan semakin bergantung pada strategi komunikasi visual, 

bukan semata pada kedalaman substansi. Situasi ini memperlihatkan bahwa identitas religius di 

era digital terbentuk melalui negosiasi terus-menerus antara nilai keagamaan, tuntutan media, 

dan persepsi publik, sehingga citra gus menjadi hasil konstruksi sosial yang dinamis dan mudah 

berubah. 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

126 
 

Tema 3: Konstruksi Sosial Publik terhadap Tokoh Agama 

 Masyarakat secara aktif membangun konstruksi sosial baru terhadap tokoh agama melalui 

proses kategorisasi dan pelabelan yang berkembang di ruang digital. Informan menyebut 

munculnya istilah seperti gus seleb, gus hedon, atau gus gaul sebagai bentuk penilaian publik 

atas perilaku dan gaya hidup yang ditampilkan para gus di media sosial. Label-label tersebut 

tidak berasal dari otoritas pesantren atau struktur keagamaan formal, melainkan terbentuk 

melalui interaksi warganet yang menafsirkan simbol, gestur, dan visual yang mereka konsumsi. 

Proses ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan tidak lagi bersifat tetap atau diwariskan 

secara genealogis, tetapi dibangun secara sosial melalui persepsi kolektif. Dalam konteks ini, 

publik berperan sebagai aktor aktif yang memberi makna, menilai kelayakan moral, dan 

menentukan bagaimana seorang gus diposisikan di ruang sosial. Konstruksi sosial tersebut terus 

diproduksi dan direproduksi seiring berjalannya interaksi digital, sehingga identitas tokoh agama 

menjadi semakin cair dan bergantung pada dinamika persepsi publik.Pembahasan ini 

menggunakan tiga konsep utama Berger: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. 

 Proses konstruksi sosial ini memperlihatkan bahwa publik tidak sekadar merespons 

secara spontan, tetapi membangun kerangka penilaian yang relatif konsisten terhadap tokoh 

agama. Melalui percakapan berulang di kolom komentar, forum daring, dan media sosial lainnya, 

label-label yang dilekatkan pada para gus berfungsi sebagai alat klasifikasi sosial. Klasifikasi ini 

membantu masyarakat menyederhanakan realitas yang kompleks dengan membagi figur gus ke 

dalam kategori-kategori tertentu yang mudah dipahami dan diingat. Dalam praktiknya, label 

tersebut kemudian memengaruhi cara publik berinteraksi, mempercayai, atau bahkan menolak 

kehadiran tokoh agama tertentu di ruang publik. 

 Pada kerangka pemikiran Berger konstruksi ini dapat dipahami sebagai rangkaian proses 

yang saling berkaitan. Eksternalisasi terjadi ketika para gus menampilkan diri mereka melalui 

berbagai ekspresi digital yang dapat diamati publik. Ekspresi ini kemudian mengalami 

objektivasi saat penilaian masyarakat terhadap perilaku tersebut mengeras menjadi makna 

bersama yang dianggap sebagai kenyataan sosial. Selanjutnya, makna yang telah terbentuk 

diserap kembali melalui proses internalisasi, sehingga menjadi bagian dari kesadaran publik 

dalam menilai siapa yang dianggap pantas menyandang identitas gus. Rangkaian proses ini 

berlangsung secara terus-menerus dan dinamis, mengikuti perubahan konteks media dan respons 

sosial. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

127 
 

 Konstruksi sosial publik terhadap tokoh agama juga menunjukkan adanya pergeseran 

pusat otoritas dalam menentukan makna religius. Jika sebelumnya pesantren dan struktur 

keagamaan formal memegang peran dominan, kini publik digital memiliki daya besar dalam 

menentukan citra dan legitimasi moral tokoh agama. Situasi ini membuat identitas gus menjadi 

rentan terhadap perubahan persepsi dan sangat bergantung pada bagaimana publik menafsirkan 

representasi yang mereka konsumsi. Dengan demikian, fenomena ini menegaskan bahwa 

identitas keagamaan di era digital merupakan hasil dari proses sosial yang terus dinegosiasikan, 

di mana publik berperan aktif dalam membentuk, menguatkan, dan mengubah makna tokoh 

agama di ruang sosial yang lebih luas. 

1. Eksternalisasi: Ekspresi Para Gus di Media Digital 

 Para gus mengekspresikan diri melalui konten yang mereka tampilkan. Seperti 

ceramah, gaya berpakaian, kehidupan pribadi, maupun interaksi sehari-hari. Banyak 

informan menilai bahwa ekspresi tersebut sering kali lebih menunjukkan gaya hidup 

selebritas daripada figur keagamaan tradisional. Berdasarkan pandangan para informan, 

banyak konten yang ditampilkan justru lebih menonjolkan gaya hidup yang menyerupai 

figur selebritas dibandingkan representasi tokoh keagamaan tradisional. Media sosial 

memberikan ruang luas bagi para gus untuk menampilkan sisi personal secara terbuka, 

sehingga batas antara kehidupan privat dan peran religius menjadi semakin kabur. Dalam 

kerangka proses eksternalisasi ini, tindakan-tindakan ini dapat dipahami sebagai upaya 

individu menyalurkan pemahaman dan orientasi dirinya ke ruang sosial. Apa yang 

ditampilkan para gus bukan sekedar pilihan personal, tapi menjadi bagian dari proses 

pembentukan realitas sosial yang dapat diamati, dinilai, dan ditafsirkan oleh masyarakat 

luas. 

 Ekspresi yang ditampilkan para gus melalui media digital tidak berhenti pada 

penyampaian pesan keagamaan, tetapi berkembang menjadi pertunjukan identitas yang 

bersifat visual dan naratif (Prof. Dr. Ali Nurdin, S.Ag., 2024). Ceramah, unggahan foto, 

video keseharian, hingga cara berinteraksi dengan pengikut membentuk rangkaian simbol 

yang mudah dibaca publik. Dalam konteks ini, media sosial berfungsi sebagai panggung 

tempat para gus memproyeksikan citra diri yang ingin ditampilkan, baik sebagai 

pendakwah, figur publik, maupun individu dengan gaya hidup tertentu. Banyak informan 

menilai bahwa penonjolan sisi personal tersebut secara tidak langsung menggeser 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

128 
 

ekspektasi terhadap peran religius, karena publik lebih sering berhadapan dengan 

representasi visual ketimbang substansi ajaran yang disampaikan. 

 Proses eksternalisasi ini menunjukkan bahwa orientasi nilai dan preferensi personal 

para gus dilepaskan ke ruang sosial yang lebih luas dan terbuka. Setiap unggahan menjadi 

bentuk objektivasi awal dari cara pandang mereka terhadap religiusitas, status sosial, dan 

modernitas. Ketika ekspresi tersebut berulang dan konsisten, publik mulai membacanya 

sebagai pola, bukan lagi sebagai tindakan individual yang terpisah. Dengan demikian, 

eksternalisasi tidak hanya merefleksikan kebebasan berekspresi di era digital, tetapi juga 

menjadi titik awal terbentuknya realitas sosial baru tentang bagaimana figur gus dipahami 

dan diposisikan dalam masyarakat kontemporer. 

Temuan: 

 Media sosial kini menjadi arena utama bagi para gus untuk mempresentasikan diri 

dan membangun identitas di hadapan publik. Berbagai ekspresi yang mereka tampilkan. 

Mulai dari gaya hidup, cara berinteraksi, hingga konten dakwah yang tidak lagi bersifat 

netral, tetapi berubah menjadi “produk sosial” yang dapat dilihat, dinilai, dan dikonsumsi 

oleh masyarakat luas. Apa yang ditampilkan para gus di ruang digital menjadi bagian dari 

proses produksi realitas sosial yang memengaruhi cara publik memahami posisi mereka 

sebagai figur agama. Hal ini sejalan dengan pemikiran Peter L. Berger bahwa realitas 

sosial berawal dari tindakan manusia yang diekspresikan ke dunia luar, kemudian 

dipersepsi, dimaknai, dan dibentuk kembali oleh masyarakat. Dengan demikian, 

kehadiran para gus di media sosial bukan sekadar aktivitas personal, melainkan proses 

sosial yang turut membentuk citra keagamaan di era digital. 

2. Objektivasi: Pembentukan Makna Kolektif oleh Publik 

 Apa yang ditampilkan para gus berubah menjadi realitas objektif dalam pandangan 

publik. Informan menyebut bahwa masyarakat menciptakan label baru, misalnya gus 

mewah atau gus kontroversial, yang kemudian dipakai secara luas dalam percakapan 

sosial. Dalam tahap ini, berbagai ekspresi yang ditampilkan para gus di media sosial tidak 

lagi dipahami sebagai tindakan individual semata, tapi berkembang menjadi realitas 

sosial yang dianggap nyata dan sah oleh masyarakat itu sendiri. Penilaian yang muncul 

kemudian dibagikan, diulang, dan diperkuat melalui percakapan publik di ruang digital, 

sehingga makna tertentu jadi semakin matang. Pada proses ini membuat citra para gus 

terbentuk secara kolektif, di mana persepsi tentang kemewahan, kontroversi, dan 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

129 
 

ketidaksesuaian moral diperlakukan sebagai fakta sosial yang susah untuk dipisahkan dari 

identitas mereka. Ketika makna tersebut telah dilembagakan dalam bahasa sehari-hari dan 

wacana media, masyarakat cenderung menggunakan label yang sama tanpa lagi 

mempertanyakan konteks atau niat awal dari tindakan yang ditampilkan. Objektivasi 

berperan penting dalam mengubah representasi digital menjadi struktur makna yang 

memengaruhi cara publik memahami dan menilai tokoh agama di ruang sosial yang lebih 

luas. 

 Proses objektivasi ini mendorong penilaian publik menjadi semakin mapan dan 

berfungsi sebagai rujukan bersama dalam memandang sosok gus. Label yang beredar 

bertindak sebagai alat penyederhanaan realitas sehingga masyarakat tidak lagi menilai 

setiap tindakan secara terpisah. Satu sebutan saja sudah cukup untuk menghadirkan citra 

tertentu yang kemudian digunakan untuk menafsirkan perilaku selanjutnya. Setiap 

unggahan baru cenderung dibaca sebagai penguat label yang telah ada, bukan sebagai 

peluang untuk membangun pemaknaan baru. 

 Objektivasi juga menciptakan jarak antara individu dan identitas yang dilekatkan 

kepadanya. Para gus tidak lagi sepenuhnya menguasai makna atas diri mereka sendiri 

karena identitas tersebut telah dibentuk dan dikendalikan oleh narasi kolektif publik. 

Media sosial berperan sebagai ruang pelembagaan makna melalui komentar, unggahan 

ulang, dan diskusi daring yang menstabilkan penilaian moral. Kondisi ini menunjukkan 

bahwa objektivasi tidak hanya membentuk citra para gus tetapi juga membangun 

kerangka berpikir masyarakat tentang bagaimana figur keagamaan seharusnya tampil dan 

bertindak di ruang publik digital. 

Temuan: 

 Publik kini membentuk standar moral baru bagi para gus melalui pengamatan di 

media sosial. Ketidaksesuaian antara ceramah dan perilaku mereka akhirnya diperlakukan 

sebagai fakta sosial yang terus diulang, dibahas, dan diperkuat oleh berbagai kanal 

digital. Proses objektivasi ini memperlihatkan bagaimana tindakan individu, ketika 

diamati secara massal, berubah menjadi struktur makna yang diterima dan dilembagakan 

secara kolektif oleh masyarakat. 

 Temuan ini menunjukkan bahwa media sosial sudah jadi ruang utama bagi publik 

dalam membentuk dan menegaskan standar moral baru bagi para gus. Melalui 

pengamatan yang berlangsung secara terus menerus, masyarakat tidak hanya menilai isi 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

130 
 

ceramah saja, tapi juga mencermati gaya hidup, sikap, dan pilihan-pilihan personal yang 

ditampilkan di ruang digital. Ketika masyarakat menemukan ketidaksesuaian antara 

pesan keagamaan yang disampaikan dan perilaku yang diperlihatkan, ketidaksesuaian 

tersebut tidak lagi dipahami sebagai peristiwa sesaat, melainkan diperlakukan sebagai 

fakta sosial yang dianggap merepresentasikan karakter dan integritas tokoh agama yang 

bersangkutan. 

 Proses ini berlangsung melalui pengulangan wacana di berbagai media digital, 

seperti komentar, unggahan ulang, diskusi daring, dan pemberitaan media. Penilaian yang 

awalnya bersifat individual kemudian diperkuat secara kolektif, sehingga membentuk 

pemahaman yang bersama tentang bagaimana seorang gus seharusnya bersikap. Dalam 

kerangka objektivasi, tindakan para gus yang diamati secara massal berubah menjadi 

struktur makna yang relatif stabil dan diterima oleh masyarakat. Struktur makna ini 

kemudian berfungsi sebagai rujukan sosial yang memengaruhi cara publik memberi label, 

menilai kelayakan moral, serta menentukan posisi tokoh agama dalam ruang sosial. 

Dengan demikian, objektivasi tidak hanya membentuk citra, tetapi juga melembagakan 

standar moral baru yang terus direproduksi dalam kehidupan sosial sehari-hari. 

3. Internalisasi: Penyerapaan Makna oleh Masyarakat 

 Masyarakat telah menginternalisasi norma bahwa gus merupakan figur keturunan 

kiai yang harus menjaga moral, etika, dan keteladanan. Ketika perilaku mereka dianggap 

melenceng, publik merasa berhak mengoreksi. Informan menyampaikan perasaan: 

kecewa, bingung, atau kritis. Ini menunjukkan internalisasi norma moral telah tertanam 

kuat. Proses internalisasi terlihat ketika makna yang telah dibentuk secara kolektif diserap 

kembali oleh masyarakat sebagai bagian dari kesadaran dan penilaian moral sehari-hari. 

Norma mengenai gus sebagai figur yang harusnya menjaga akhlak, etika, dan keteladanan 

tidak hanya dipahami secara abstrak, tapi dijadikan standar konkret dalam menilai 

perilaku yang tampak di ruang publik digital. Ketika perilaku para gus dinilai tidak sesuai 

dengan standar tersebut, masyarakat merasa memiliki legitimasi moral untuk memberi 

penilaian, kritik, atau koreksi secara terbuka. Reaksi emosional yang muncul, seperti rasa 

kecewa, kebingungan, dan sikap kritis, menunjukkan bahwa ekspetasi terhadap figur gus 

telah tertanam kuat dalam kesadaran kolektif. Publik tidak lagi sekedar mengamati, tapi 

turut berperan aktif dalam mereproduksi normal moral dan menentukan batas-batas 

kelayakan bagi tokoh agama. Proses internalisasi ini menegaskan bahwa identitas 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

131 
 

keagamaan terus dibentuk ulang melalui hubungan timbal balik antara nilai yang diyakini 

masyarakat dan representasi yang mereka konsumsi di media digital. 

 Proses internalisasi ini juga membentuk cara pandang jangka panjang masyarakat 

terhadap otoritas keagamaan. Penilaian yang awalnya muncul dari paparan konten digital 

perlahan berubah menjadi keyakinan yang dianggap wajar dan benar sehingga 

memengaruhi cara publik merespons figur gus di luar ruang media sosial. Sikap kritis 

yang berkembang tidak berhenti pada komentar daring tetapi turut memengaruhi 

kepercayaan sosial dan penghormatan simbolik yang sebelumnya melekat kuat. Dalam 

kondisi ini masyarakat tidak lagi menempatkan diri sebagai penerima pasif ajaran 

keagamaan melainkan sebagai subjek moral yang merasa berhak menentukan siapa yang 

pantas dijadikan teladan. Internaliasi tersebut menunjukkan bahwa nilai religius tidak 

hanya diwariskan melalui institusi pesantren atau tradisi keilmuan tetapi juga dibentuk 

melalui pengalaman visual dan interaksi digital yang berulang. Identitas gus pada 

akhirnya dipahami sebagai hasil negosiasi terus-menerus antara ekspektasi moral publik 

dan perilaku yang tampil di ruang terbuka sehingga status keagamaan menjadi semakin 

bergantung pada penerimaan sosial yang dinamis. 

Temuan: 

 Masyarakat menganggap para gus harus menunjukkan konsistensi antara ujaran 

dan tindakan, sehingga setiap perilaku mereka diawasi dan dinilai secara ketat. Publik 

juga merasa memiliki otoritas moral untuk memberi komentar atau bahkan mengoreksi 

perilaku para gus, seolah-olah mereka memiliki andil langsung dalam menentukan 

standar yang harus dipatuhi. Proses internalisasi ini menunjukkan bahwa masyarakat turut 

berperan aktif dalam menciptakan kembali realitas sosial tentang siapa yang dianggap 

layak menyandang identitas sebagai gus. 

 Temuan ini menunjukkan bahwa masyarakat menempatkan para gus pada posisi 

moral yang sangat tinggi, sehingga konsistensi antara apa yang diucapkan dalam ceramah 

dan apa yang mereka lakukan dalam kehidupan sehari-hari menjadi tuntutan utama. 

Setiap perilaku yang tampak di ruang publik digital tidak lagi dipahami sebagai urusan 

pribadi, tapi sebagai representasi dari identitas keagamaan yang melekat pada diri 

mereka. Berakibat pengawasan sosial terhadap para gus berlangsung secara intens dan 

berkelanjutan, terutama melalui media sosial yang memungkinkan publik mengamati, 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

132 
 

merekam, dan menyebarkan setiap tindakan yang dianggap menyimpang dari nilai yang 

diharapkan. 

 Jika diamati lebih jauh masyarakat itu sendiri tidak hanya berperan sebagai 

pengamat, tapi juga sebagai aktor yang merasa memiliki otoritas moral untuk menilai dan 

mengoreksi perilaku para gus itu sendiri. Komentar, kritik, dan penilaian yang 

disampaikan di ruang digital mencerminkan keyakinan bahwa masyarakat memiliki hak 

untuk menentukan batas kepantasan bagi tokoh agama. Rasa keterlibatan ini 

memperlihatkan bahwa identitas gus tidak sepenuhnya berada di bawah kendali individu 

atau institusi keagamaan, melainkan terus dinegosiasikan melalui respons sosial yang 

muncul. Pada proses ini masyarakat tidak langsung ikut menetapkan standar moral yang 

harus dipatuhi olah para gus agar tetap diakui sebagai figur religius yang layak dipercaya. 

 Proses internalisasi yang kuat juga memperlihatkan bahwa norma tentang 

keteladanan tokoh agama telah menjadi bagian dari kesadaran kolektif masyarakat. 

Ketika norma tersebut tidak dipatuhi, reaksi emosional seperti kekecewaan dan 

kebingungan muncul karena masyarakat merasa harapan moral mereka tidak terpenuhi. 

Reaksi ini menunjukkan bahwa masyarakat tidak hanya mengonsumsi simbol keagamaan 

secara pasif, tapi turut berperan aktif dalam menciptakan dan mempertahankan realitas 

sosial mengenai siapa yang layak menyandang identitas sebagai gus. Temuan ini 

menegaskan bahwa identitas keagamaan itu terbentuk melalui hubungan timbal balik 

antara ekspetasi moral masyarakat dan perilaku yang ditampilkan oleh tokoh agama di 

ruang publik digital. 

PEMBAHASAN 

Para gus mengeksternalisasikan identitas baru melalui media sosial, menampilkan gaya 

hidup dan ekspresi diri yang kemudian dapat diakses dan dinilai oleh publik. Tindakan-tindakan 

ini lalu diobjektivasikan menjadi citra kolektif, sehingga masyarakat menilai konsistensi moral 

para gus sekaligus menciptakan label-label sosial baru yang melekat pada mereka. Norma moral 

yang telah diinternalisasi masyarakat membuat publik semakin sensitif terhadap paradoks antara 

ceramah tentang kesederhanaan dan gaya hidup glamor yang ditunjukkan, sehingga penilaian 

sosial menjadi semakin ketat dan sarat ekspektasi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 

identitas keagamaan kini terbentuk melalui negosiasi antara ekspresi personal, media digital, dan 

reaksi publik. Fenomena “gus-gus-an” tidak lagi sekadar posisi genealogis, tetapi menjadi 

konstruksi sosial yang terus diproduksi melalui interaksi online dan offline. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

133 
 

Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa media sosial telah jadi ruang utama bagi para 

gus dalam menampilkan dan membentuk identitas diri mereka di muka publik. Melalui unggahan 

ceramah, kehidupan sehari-hari, gaya berpakaian, serta aktivitas perjalanan dakwah, para gus 

mengeksternalisasikan cara mereka memahami dan menampilkan peran sebagai tokoh agama di 

era digital ini. Ekspresi ini tidak lagi bersifat personal semata, melainkan menjadi konsumsi 

publik yang dapat diakses, diamati, dan ditafsirkan secara luas oleh masyarakat. Setiap konten 

yang ditampilkan kemudian berfungsi sebagai bahan pagi publik untuk membangun penilaian 

moral dan religius terhadap figur gus. 

Proses tersebut berlanjut ketika ekspresi para gus dipersepsi secara kolektif dan berubah 

menjadi citra sosial yang relatif mapan. Publik tidak hanya menilai secara individual, tapi 

membicarakan, menyebarkan, dan mengulang penilaian tersebut dalam berbagai ruang digital. 

Melalui proses ini, muncul label-label sosial yang melekat dan beredar luas, seperti gus yang 

suka hidup mewah dan pamer, gus dengan perilakunya yang kontroversial. Label tersebut 

membentuk objektivasi, di mana makna tentang siapa dan bagaimana seorang gus seharusnya 

dipahami tidak lagi bergantung pada pesantren atau latar genealogis semata, tapi pada 

representasi yang tampak di media sosial. 

Norma moral yang telah lama tertanam dalam masyarakat kemudian memperkuat proses 

penilaian ini. Masyarakat telah menginternalisasi anggapan bahwa gus merupakan figur teladan 

yang harus menunjukkan keselarasan antara ajaran dan perilaku. Ketika yang tampak justru gaya 

hidup mewah yang dinilai tidak sejalan dengan ceramah tentang kesederhanaan, masyarakat 

merespons dengan rasa kecewa, kritik, atau bahkan penolakan simbolik. Sensitivitas moral ini 

membuat setiap tindakan para gus diawasi secara lebih ketat dan dinilai dengan ekspetasi yang 

tinggi. Masyarakat dalam konteks ini tidak hanya menjadi penonton, tapi juga berperan aktif 

untuk mengontrol dan membentuk standar moral tokoh agama. 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan di era digital bersifat 

dinamis dan terus dinegosiasikan. Identitas gus tidak lagi berdiri sebagai posisi yang tetap dan 

diwariskan, melainkan sebagai hasil dari interaksi yang berkelanjutan antara ekspresi personal, 

logika media digital, dan respons publik. Fenomena gus gus an menggambarkan perubahan 

penting dalam cara agama hadir di ruang publik, di mana otoritas keagamaan dibentuk melalui 

visibilitas, persepsi, dan penilaian sosial. Dapat disimpulkan bahwa gus gus an bukan hanya 

fenomena individu, tapi cerminan dari perubahan sosial yang lebih luas dalam hubungan antar 

agama, media, dan masyarakat di era digital. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

134 
 

Temuan ini juga menunjukkan adanya pergeseran mendasar dalam sumber legitimasi 

otoritas keagamaan. Jika sebelumnya otoritas gus terutama dibangun melalui garis keturunan, 

kedalaman ilmu agama, dan pengakuan institusi pesantren, kini legitimasi tersebut semakin 

bergantung pada penerimaan publik di ruang digital. Media sosial menjadi medan baru yang 

menentukan apakah seorang gus dianggap layak dihormati atau justru dipersoalkan. Visibilitas 

yang tinggi membuat setiap tindakan menjadi terbuka untuk ditafsirkan sehingga ruang privat 

hampir tidak lagi memiliki batas yang jelas. Kondisi ini menempatkan para gus dalam tekanan 

simbolik yang terus-menerus karena setiap ekspresi diri berpotensi memengaruhi citra religius 

mereka secara luas. 

Fenomena ini juga memperlihatkan bagaimana agama mengalami perubahan bentuk 

dalam praktik sosial sehari-hari. Ajaran dan nilai keagamaan tidak hanya disampaikan melalui 

pengajian atau interaksi langsung tetapi hadir dalam bentuk visual yang cepat dan ringkas. Visual 

tersebut sering kali lebih dominan daripada narasi lisan sehingga penilaian publik cenderung 

didasarkan pada apa yang terlihat bukan pada konteks yang lebih dalam. Hal ini membuat simbol 

keagamaan rentan disederhanakan dan dipersepsi secara parsial. Dalam situasi seperti ini kesan 

tentang kemewahan atau gaya hidup tertentu dapat dengan mudah menutupi pesan dakwah yang 

sebenarnya ingin disampaikan. 

Penelitian ini juga mengungkap peran aktif masyarakat dalam membentuk realitas 

keagamaan kontemporer. Publik tidak lagi sekadar menjadi penerima ajaran tetapi terlibat 

langsung dalam proses evaluasi dan penilaian moral. Komentar kritik dan diskusi di media sosial 

menjadi mekanisme sosial baru yang berfungsi mengawasi perilaku tokoh agama (Nisa Ageng 

Hayati, Fatimatul Zahro, Fina Lutfiah Munawiroh, Naya Sukma Fitriani, Salsa Nabila, 2024). 

Praktik ini menunjukkan bahwa masyarakat merasa memiliki hak moral untuk menjaga nilai 

yang mereka anggap ideal. Identitas gus kemudian terbentuk melalui proses tawar-menawar 

antara ekspektasi publik dan pilihan ekspresi para gus sendiri. 

Secara lebih luas fenomena gus gus an mencerminkan perubahan relasi antara agama dan 

budaya populer. Nilai religius bertemu dengan logika selebritas visibilitas dan konsumsi 

simbolik. Pertemuan ini menghasilkan ketegangan yang terus berulang antara tuntutan moral dan 

tuntutan eksistensi di ruang digital (Indra kahfi, 2024). Penelitian ini menegaskan bahwa 

memahami fenomena tersebut tidak cukup dengan melihat individu semata tetapi perlu dibaca 

sebagai proses sosial yang melibatkan struktur media norma kolektif dan dinamika kekuasaan 

simbolik. Dengan demikian gus gus an dapat dipahami sebagai cermin perubahan cara 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

135 
 

masyarakat memaknai figur agama sekaligus sebagai indikator transformasi lanskap religius di 

era digital.  

Temuan ini  juga menunjukkan adanya  pergeseran mendasar dalam sumber legitimasi 

otoritas keagamaan . Jika sebelumnya otoritas gus terutama dibangun melalui garis keturunan, 

kedalaman ilmu agama, dan pengakuan institusi pesantren, kini legitimasi tersebut semakin 

bergantung pada penerimaan publik di ruang digital. Media sosial menjadi medan baru yang 

menentukan apakah seseorang gus dianggap layak dihormati atau justru dipersoalkan. Visibilitas 

yang tinggi membuat setiap tindakan menjadi terbuka untuk ditafsirkan sehingga ruang privat 

hampir tidak lagi memiliki batas yang jelas. Kondisi ini menempatkan para gus dalam tekanan 

simbolik yang terus menerus karena setiap ekspresi diri berpotensi memengaruhi citra religius 

mereka secara luas (Sridarmi, 2025).  

Fenomena ini juga memperlihatkan bagaimana agama mengalami perubahan bentuk 

dalam praktik sosial sehari-hari. Ajaran dan nilai keagamaan tidak hanya disampaikan melalui 

pengajian atau interaksi langsung tetapi hadir dalam bentuk visual yang cepat dan ringkas. Visual 

tersebut sering kali lebih dominan daripada narasi lisan sehingga penilaian publik cenderung 

didasarkan pada apa yang terlihat bukan pada konteks yang lebih dalam. Hal ini membuat simbol 

keagamaan rentan disederhanakan dan dipersepsi secara parsial. Dalam situasi seperti ini kesan 

tentang kemewahan atau gaya hidup tertentu dapat dengan mudah menutupi pesan dakwah yang 

sebenarnya ingin disampaikan (Hatta, n.d.). 

Penelitian ini juga mengungkap peran aktif masyarakat dalam membentuk realitas 

keagamaan kontemporer. Publik tidak lagi sekadar menjadi penerima ajaran tetapi terlibat 

langsung dalam proses evaluasi dan penilaian moral. Komentar kritik dan diskusi di media sosial 

menjadi mekanisme sosial baru yang berfungsi mengawasi perilaku tokoh agama. Praktik ini 

menunjukkan bahwa masyarakat merasa memiliki hak moral untuk menjaga nilai yang mereka 

anggap ideal. Identitas gus kemudian terbentuk melalui proses tawar-menawar antara ekspektasi 

publik dan pilihan ekspresi para gus sendiri (Ikbal, 2019). 

Secara lebih luas fenomena gus gus an mencerminkan perubahan relasi antara agama dan 

budaya populer (Pulau et al., 2025). Nilai religius bertemu dengan logika selebritas visibilitas 

dan konsumsi simbolik. Pertemuan ini menghasilkan ketegangan yang terus berulang antara 

tuntutan moral dan tuntutan eksistensi di ruang digital. Penelitian ini menegaskan bahwa 

memahami fenomena tersebut tidak cukup dengan melihat individu semata tetapi perlu dibaca 

sebagai proses sosial yang melibatkan struktur media norma kolektif dan dinamika kekuasaan 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

136 
 

simbolik. Dengan demikian gus gus an dapat dipahami sebagai cermin perubahan cara 

masyarakat memaknai figur agama sekaligus sebagai indikator transformasi lanskap religius di 

era digital. 

PENUTUP 

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa fenomena “gus-gus-an” terbentuk melalui proses 

konstruksi sosial yang melibatkan ekspresi para gus di media digital, respons publik, dan nilai 

moral yang telah tertanam dalam masyarakat. Para gus tidak lagi dipahami hanya sebagai 

pewaris tradisi pesantren, tetapi sebagai figur yang identitasnya dipengaruhi oleh cara mereka 

menampilkan diri di ruang publik, terutama melalui media sosial. Masyarakat menilai 

konsistensi antara ceramah dan perilaku mereka, sehingga ketika terjadi ketidaksesuaian, 

muncul kritik dan kekecewaan yang membentuk citra baru mengenai para gus. Media sosial 

memperkuat proses objektivasi karena setiap tindakan mudah direproduksi dan menjadi 

rujukan bagi penilaian kolektif. Publik kemudian menginternalisasi makna baru tentang siapa 

yang pantas disebut gus, standar perilaku yang diharapkan, serta batas moral yang harus 

mereka jaga. Temuan ini menegaskan bahwa identitas keagamaan kini bersifat dinamis dan 

hasil negosiasi antara tindakan individu, teknologi media, dan konstruksi moral masyarakat. 

Penelitian ini memberikan pemahaman bahwa perubahan citra para gus merupakan fenomena 

sosial yang mencerminkan pergeseran otoritas agama di era digital. 

Saran 

Saran dalam penelitian ini menekankan pentingnya para pendakwah digital untuk lebih 

bijak dalam menggunakan simbol-simbol kemewahan agar tidak menciptakan jarak sosial 

maupun kontroversi moral, sekaligus tetap menjaga etika visual dan nilai kesederhanaan dalam 

dakwah. Lembaga keagamaan perlu memberikan pembekalan literasi media serta pedoman etis 

bagi pendakwah muda agar mereka mampu mengelola citra diri secara lebih bertanggung jawab 

di ruang digital. Penelitian lanjutan disarankan untuk memperdalam hubungan antara visualitas 

digital, religiusitas, dan budaya konsumerisme, termasuk melalui kajian komparatif antara 

pendakwah tradisional dan pendakwah digital. Selain itu, peningkatan literasi digital masyarakat 

juga penting agar penilaian terhadap tokoh agama tidak hanya didasarkan pada tampilan visual, 

tetapi terutama pada substansi pesan yang disampaikan.  

DAFTAR PUSTAKA 

Abay, A. G. (2025). AL-AFKAR : Journal for Islamic Studies Al- Qur ’ an di Media Sosial : Menyoal 

Otensitas dan Negosiasi Otoritas Penafsir. 8(3), 70–84. 
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i3.2273.The 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

137 
 

Am, H., & Munir, A. (2025). " Hadis , Media Sosial , dan Millenial : Membentuk Identitas Keagamaan 

Muslim di Dunia Digital ". 01(01), 85–95. 
Amiruddin, F. (2020). Dakwah multikultural gerakan gusdurian surabaya tesis. 

Arum Setyowati. (2023). DIGITAL RELIGION DAN RELIGIUSITAS MILENIAL: STUDI 

PERGESERAN OTORITAS KEAGAMAAN DI DUNIA MEDIA BARU (NEW MEDIA 

WORDLS). UIN Malang. 
Astutik, I. D., & Yaqin, H. (2024). Optimalisasi Strategi Kolaborasi Influencer Dalam Dakwah Digital ; 

Studi Kasus Ustadz Hanan Attaki dalam Meningkatkan Kesadaran Keagamaan. 20(02). 

Ekky Duta Riswanto. (n.d.). Strategi Adaptasi Anak Kyai (Gus) Pelaku Kenakalan di Masyarakat. 
Gus, D., Di, M. U. S., & Sosial, M. (2021). OTORITAS KEAGAMAAN DI ERA MEDIA BARU : 5, 150–

169. 

Hatta, F. A. (n.d.). Pesan Dakwah dalam Film Animasi Hafiz & Hafizah Pendekatan Struktur Narasi 

Todorov. Kominikasi Dan Penyiaran Islam, 2(1), 127–150. 
HUSNI, A. S. (2024). EKSPRESI MODERASI KIAI KAMPUNG PANDALUNGAN DALAM MENYIKAPI 

DINAMIKA KEBANGSAAN (STUDI PENGALAMAN KIAI KAMPUNG PADA PEMILIHAN 

PRESIDEN 2019 DI SITUBONDO, BONDOWOSO DAN JEMBER). 
Ikbal, A. F. H. (2019). MORALITAS KEMANUSIAAN BERDASARKAN FAKTA SOSIAL ÉMILE 

DURKHEIM DAN AYAT-AYAT SOSIAL M. QURAISH SHIHAB. 

Indra kahfi. (2024). TRANSFORMASI PENDIDIKAN AKHLAK DALAM MENGATASI 
PENYIMPANGAN PERILAKU SOSIAL REMAJA DI ERA DIGITAL. PTIQ Jakarta. 

Jufriyanto. (2025). DAKWAH VIRTUAL ISLAM MODERAT DI MEDIA SOSIAL AKUN TIKTOK 

MUHAMMAD AL-FAIZ SA’DI. 

Konstruksi, T., Peter, S., Anriani, T., & Nasution, K. (2024). Huma : Jurnal Sosiologi Huma : Jurnal 
Sosiologi. 3, 168–177. 

M. Anwar Rifa`i. (2024). Reduksi Data, Penyajian Data, dan Penarikan Kesimpulan dalam Penelitian 

Kualitatif. Desember. https://staidasumsel.ac.id/reduksi-data-penyajian-data-dan-penarikan-
kesimpulan-dalam-penelitian-kualitatif/ 

Mustofa, M. Y., Mas, A., & Elizabeth, M. Z. (2023). Hybrid Pesantren in Indonesia ; Analyzing the 

Transformation of Islamic Religious Education in the Digital Age Abstrak. 14(1), 79–104. 
 

Nasrullah, R. (2015). Media Sosial Perspektif Komunikasi, Budaya, dan Sosioteknologi. 

https://digilib.uki.ac.id/index.php?p=fstream-pdf&fid=637&bid=36343 

Nisa Ageng Hayati, Fatimatul Zahro, Fina Lutfiah Munawiroh, Naya Sukma Fitriani, Salsa Nabila,  dan 
A. R. N. (2024). PERSPEKTIF ISLAM TERHADAP KOMENTAR NETIZEN DALAM 

MENANGGAPI VIDEO BULLYING DI MEDIA SOSIAL INSTAGRAM. Kajian Agama Dan 

Dakwah, 3(2). 
Nugroho, A., Santono, R., & Miftahun, A. (2025). Dakwah Interaktif : Pergeseran dari Ceramah Satu 

Arah ke Diskusi Dua Arah. 5(1), 78–98. 

Pendidikan, J., Anak, I., Anak, U., Dini, D. U., Pendidikan, J., Pendidikan, P., Islam, A., Islam, U., & 

Walisongo, N. (2025). Efektivitas Kurikulum Berbasis Al- Qur’an dalam Pendidikan Anak Usia 
Dini (Studi pada Platform Alkindi Online Preschool dengan Konsep Ibuku Guruku) Septia Ayunda 

Wardana 1 , Mahmud Yunus Mustofa 2. 66–80. 

Print, I., Online, I., Afidah, I., Kurniati, N., Nasir, M. A., & Muttaqin, A. (2024). Religious Micro-
celebrity : Young Preachers Self- Presentation in Digital Sphere. 23(2), 227–245. 

https://doi.org/10.18592/alhadharah.v23i2.13680 

Prof. Dr. Ali Nurdin, S.Ag., M. S. (2024). Revolusi Dakwah. 
http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/3446/2/Ali Nurdin_Revolusi Dakwah.pdf 

Pulau, D. I., Perspektif, J., Dan, S., & Kontroversi, D. K. (2025). ANALISIS ETIKA DAN MORALITAS 

TERHADAP KASUS GUS-GUS DI PULAU JAWA: PERSPEKTIF SOSIAL DAN AGAMA DALAM 

KONTEKS KONTROVERSI. 4(2), 160–170. 
Rahmah, H. (n.d.). RELIGIUSITAS DIGITAL DAN DIMENSI PERLAWANAN MILENIAL DALAM 

RUANG ONLINE Hanry Harlen Tapotubun. 15(2), 298–317. 

Servasius, Y. A., Tarik, D., Pola, D., Wisata, P., Malam, K., & Kota, D. (2024). Metodologi Penelitian. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  

E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index  

 

138 
 

1–12. 

Sridarmi, A. (2025). KEBERPIHAKAN ULAMA DALAM PEMILIHAN PEMIMPIN : STUDI TENTANG 
POLEMIK PENOLAKAN ABDUL SOMAD BERCERAMAH DI SUMATERA BARAT DALAM 

SUASANA PILKADA 2024. 

Teori, M., Sosial, K., & Berger, P. L. (2016). Memahami teori konstruksi sosial peter l. berger. VI, 15–22. 

 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

	METODE
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	PENUTUP
	Simpulan
	Saran


