(k?‘)?

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

SUMATERA UTARA MEDAN

KONTRUKSI SOSIAL ATAS FENOMENA “GUS GUS AN”: RELIGIUSITAS, GAYA
HIDUP MEWAH, DAN KONTROVERSI MORAL DI MATA PUBLIK

Muhammad Daffa Rizki Abidin', Ahmad Ridwan?, Fransiscus Xaverius Sri Sadewo’
Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan llmu Politik, Universitas Negeri Surabaya*?®

Email: 24040564094@mhs.unesa.ac.id*, ahmadridwan@unesa.ac.id?, fsadewo@unesa.ac.id®

Abstract

The phenomenon of “gus-qus-an” reflects a significant shift in how the public interprets the identity of gus
as young religious figures in the digital era. These gus no longer appear solely as successors of pesantren
traditions but also as public figures who construct their image through social media, creating a paradox between
their sermons on modesty and their luxurious lifestyles or controversial behaviors. This study aims to analyze how
society constructs meaning around this phenomenon using Peter L. Berger’s theory of social construction. The
research employs a qualitative approach with digital observation, document analysis, and interviews with ten
informants from diverse social backgrounds. The data were analyzed thematically and integrated with the
concepts of externalization, objectivation, and internalization. The findings indicate that digital media serve as the
primary arena for gus to externalize their identities. The public then engages in objectivation through moral
Jjudgments, comments, and the formation of labels such as “hedon gus” or “celebrity gus.” This process continues
into internalization as society develops new expectations of religious figures based on the consistency between
their words and actions. The study concludes that the identity of contemporary gus is a socially negotiated
construction shaped by personal expression, mediatization, and public moral perception. This phenomenon
illustrates a shifting landscape of religious authority within digital culture.
Keywords: Social construction, Gus, Digital media

Abstrak

Fenomena “gus-gus-an” menunjukkan perubahan signifikan dalam cara publik memaknai identitas para gus
sebagai tokoh keagamaan muda di era digital. Para gus tidak hanya muncul sebagai penerus tradisi pesantren,
tetapi juga sebagai figur publik yang membangun citra melalui media sosial, sehingga memunculkan paradoks
antara ceramah kesederhanaan dan gaya hidup mewah atau perilaku kontroversial. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis bagaimana masyarakat mengonstruksi makna atas fenomena tersebut dengan menggunakan teori
konstruksi sosial Peter L. Berger. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik observasi digital,
analisis dokumen, dan wawancara terhadap sepuluh informan dari berbagai latar sosial. Data dianalisis secara
tematik dan dipadukan dengan konsep eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa media digital menjadi ruang utama bagi para gus untuk mengeksternalisasikan identitas mereka. Publik
kemudian melakukan objektivasi melalui penilaian moral, komentar, dan pembentukan label seperti “gus hedon”
atau “gus seleb”. Proses ini berlanjut menjadi internalisasi ketika masyarakat membentuk ekspektasi baru terhadap
figur agama berdasarkan konsistensi antara ucapan dan perilaku. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa
identitas para gus Kini merupakan konstruksi sosial yang terus dinegosiasikan, dipengaruhi oleh ekspresi personal,
mediatization, dan persepsi moral masyarakat. Fenomena ini mencerminkan pergeseran otoritas keagamaan dalam
budaya digital.
Kata kunci: Konstruksi sosial, Gus, Media digital

[[ Submitted: 07 Desember 2025
[[ Accepted: 02 Februari 2026

[[ Published: 05 Februari 2026
10.30829/jisa.v%Vi%i.27231

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 117



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index
mailto:24040564094@mhs.unesa.ac.id1
mailto:ahmadridwan@unesa.ac.id2
mailto:fsadewo@unesa.ac.id3

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

PENDAHULUAN

Bagian Fenomena kemunculan figur-figur muda berlatar belakang pesantren yang populer
dengan sebutan gus telah menjadi sorotan publik dalam beberapa tahun terakhir, terutama ketika
mereka tampil di ruang digital dengan gaya komunikasi yang santai, religiusitas yang
ditampilkan secara ekspresif, sekaligus gaya hidup yang dianggap jauh dari nilai kesederhanaan
yang selama ini lekat dengan tradisi pesantren. Publik menyaksikan munculnya kontradiksi
ketika sebagian gus menyerukan ajaran moral, etika kesalehan, serta nilai zuhud dalam
ceramahnya, tetapi dalam kehidupan sehari-hari justru menampilkan konsumsi barang mewah,
pamer kemakmuran, hingga terlibat dalam kontroversi perilaku cabul yang memicu kekecewaan
dan kecemasan moral di kalangan masyarakat yang masih memandang mereka sebagai
representasi keluarga kiai yang seharusnya menjadi teladan (Gus et al., 2021). Fenomena ini pada
dasarnya tidak dapat dipisahkan dari perubahan sosial yang lebih luas dalam budaya religius
kontemporer, di mana media digital, budaya populer, dan logika kapitalisme visual turut
membentuk cara publik memaknai identitas keagamaan, sehingga posisi seorang gus tidak lagi
ditentukan semata oleh genealoginya sebagai putra kiai, melainkan oleh performativitas,
penampilan, dan representasi yang mereka produksi serta sebarkan ke publik melalui platform
digital (Abay, 2025). Situasi ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan kini berada dalam
arena negosiasi yang lebih kompleks, karena pertarungan makna tidak hanya terjadi di
lingkungan pesantren yang bersifat tradisional, tetapi juga di ruang digital yang sangat terbuka
terhadap kritik, debat moral, dan pembentukan opini publik secara cepat dan massif (HUSNI,
2024).

Sejumlah kajian sebelumnya memang telah membahas transformasi otoritas keagamaan
dan munculnya selebritas agama di berbagai negara Muslim, seperti penelitian (Astutik & Yaqin,
2024) mengenai performativitas dakwah, (Abay, 2025) tentang ustaz selebritas di Indonesia,
serta (Jufriyanto, 2025) mengenai budaya dakwah digital yang melahirkan bentuk-bentuk baru
otoritas religius yang tidak lagi bergantung pada keilmuan klasik. Namun, studi-studi tersebut
belum secara spesifik membahas fenomena gus sebagai kelompok sosial yang unik karena
mereka menggabungkan modal genealogis, modal budaya pesantren, serta modal digital yang
diperoleh dari performa mereka di media sosial. Penelitian mengenai gus lebih banyak berfokus
pada peran mereka dalam melanjutkan estafet kepemimpinan pesantren atau pada hubungan
antara pesantren, kelas sosial, dan mobilitas budaya, tetapi belum menyinggung bagaimana

publik membangun konstruksi moral mengenai perilaku gus di era digital ketika gaya hidup

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 118



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

mereka menjadi sangat mudah diamati dan diperdebatkan (Ekky Duta Riswanto, n.d.). Inilah
yang membentuk research gap penting, karena sampai hari ini belum banyak kajian yang
menjelaskan paradoks antara simbol keagamaan dan perilaku hedonistik atau cabul yang muncul
pada sebagian figur gus, serta bagaimana ketidaksesuaian tersebut dipersepsi, disebarkan, dan
dinilai secara moral oleh masyarakat.

Di sinilah pemikiran Peter L. Berger menjadi relevan, sebab teori konstruksi sosialnya
memberikan kerangka sistematis untuk memahami bagaimana realitas tentang seorang gus
dibentuk melalui tiga proses utama, yaitu eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (Teori et
al., 2016). Pada tahap eksternalisasi, gus memproyeksikan identitas religius sekaligus gaya hidup
mereka ke ruang publik melalui ceramah, unggahan media sosial, perilaku di panggung dakwah,
dan interaksi digital, sehingga menciptakan representasi diri yang bisa sekaligus religius dan
glamor (Nugroho et al., 2025). Pada tahap objektivasi, representasi tersebut diterima publik,
dikomentari, dikritik, dibagikan ulang, atau bahkan dikonstruksi ulang oleh media digital sebagai
realitas sosial baru tentang “siapa itu gus” dan bagaimana mereka seharusnya berperilaku. Pada
tahap internalisasi, baik publik maupun para gus lainnya menyerap dan menerima konstruksi
tersebut sebagai standar sosial baru mengenai identitas gus, sehingga muncul pemahaman bahwa
menjadi gus tidak lagi hanya berarti pewaris tradisi pesantren, tetapi juga figur publik yang

terlibat dalam ekonomi atensi, citra visual, dan negosiasi moralitas.

Rumusan masalah yang muncul dari konteks tersebut adalah: mengapa sebagian gus yang
mengajarkan kesederhanaan justru memperlihatkan gaya hidup mewah, dan mengapa figur yang
diasosiasikan dengan moralitas justru terjerat perilaku cabul atau tindakan yang dianggap tidak
etis oleh publik? Pertanyaan ini penting untuk dijawab karena fenomena tersebut tidak sekadar
menyangkut perilaku personal, tetapi lebih jauh menggambarkan perubahan mendasar dalam
relasi antara agama, media, dan masyarakat, terutama dalam hal bagaimana moralitas religius
dibicarakan, dipertaruhkan, dan dipertontonkan. Tujuan penelitian ini adalah menjelaskan
bagaimana konstruksi sosial atas fenomena gus terbentuk melalui interaksi antara representasi
diri para gus, persepsi publik, serta peran media digital sebagai arena utama yang memediasi
hubungan keduanya. Dengan menggunakan teori konstruksi sosial Berger, penelitian ini
bertujuan mengungkap bagaimana paradoks gaya hidup dan religiusitas tersebut dibangun,

dipertahankan, dan disebarluaskan sebagai realitas sosial yang diakui publik (Print et al., 2024).

Penelitian ini memiliki signifikansi teoretis dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini

memperkaya kajian sosiologi agama dengan memasukkan fenomena gus ke dalam diskusi

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 119



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

mengenai transformasi otoritas keagamaan dan konstruksi identitas religius di era digital.
Penelitian ini juga menambah pemahaman mengenai bagaimana masyarakat membentuk
penilaian moral terhadap figur religius yang mengalami pergeseran fungsi dari pewaris tradisi
menjadi selebritas digital (Arum Setyowati, 2023). Secara praktis, penelitian ini penting untuk
memahami dinamika perubahan budaya pesantren, pola konsumsi simbol religius di media
digital, serta dampak sosial dari terjadinya paradoks moral pada figur-figur keagamaan yang
memiliki pengaruh luas di masyarakat. Kajian ini tidak hanya relevan untuk akademisi, tetapi
juga bagi masyarakat luas yang berupaya memahami perubahan lanskap religius di Indonesia,
khususnya pada titik ketika agama, moralitas, kelas sosial, dan media digital saling bertemu dan
membentuk konfigurasi sosial baru (Mustofa et al., 2023).

Penelitian ini memiliki signifikansi teoretis dan praktis yang kuat dalam memahami
dinamika keagamaan kontemporer (Nasrullah, 2015). Secara teoretis, penelitian ini memperkaya
kajian sosiologi agama dengan menempatkan fenomena gus dalam kerangka analisis tentang
transformasi otoritas keagamaan dan konstruksi identitas religius di era digital (Rahmah, n.d.).
Kajian ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan tidak lagi bersumber secara tunggal dari
tradisi, silsilah, dan institusi pesantren, tetapi semakin dipengaruhi oleh visibilitas, citra, dan
penerimaan publik di ruang media digital. Dengan demikian, penelitian ini memperluas
pemahaman tentang bagaimana makna kesalehan, keteladanan, dan legitimasi moral dikonstruksi
melalui interaksi sosial yang dimediasi teknologi (Am & Munir, 2025). Selain itu, penelitian ini
memberikan kontribusi terhadap diskusi teoritis mengenai pergeseran figur religius dari pewaris
tradisi ke aktor budaya populer, di mana identitas keagamaan beroperasi dalam logika atensi,
estetika visual, dan budaya konsumsi.

Secara praktis penelitian ini penting untuk membaca perubahan budaya pesantren dan
relasi antara tokoh agama dan masyarakat di tengah perkembangan media digital (Pendidikan et
al., 2025). Temuan penelitian ini dapat menjadi bahan refleksi bagi pendakwah, lembaga
keagamaan, dan institusi pendidikan Islam dalam memahami risiko dan tantangan dakwah di
ruang publik digital, terutama terkait munculnya paradoks moral yang dapat memengaruhi
kepercayaan publik. Penelitian ini juga membantu menjelaskan bagaimana masyarakat
mengonsumsi simbol religius secara visual dan instan, serta bagaimana penilaian moral dibentuk
dan disebarkan melalui interaksi digital. Bagi masyarakat luas, kajian ini memberikan kerangka
pemahaman yang lebih kritis terhadap fenomena keagamaan yang viral, sehingga agama tidak

hanya dipahami sebagai tontonan atau gaya hidup, tetapi sebagai praktik sosial yang sarat nilali

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 120



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

dan tanggung jawab. Dengan demikian, penelitian ini relevan untuk menjelaskan perubahan
lanskap religius di Indonesia, khususnya pada titik pertemuan antara agama, moralitas, kelas
sosial, dan media digital yang terus membentuk konfigurasi sosial baru.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kerangka teori konstruksi sosial
Peter L (Konstruksi et al., 2024). Berger sebagai lensa analitis utama untuk memahami
bagaimana identitas, gaya hidup, dan moralitas para gus dibentuk melalui interaksi antara
tindakan individu, representasi media, dan persepsi publik. Pendekatan kualitatif dipilih karena
memberikan ruang untuk menggali makna, interpretasi, dan pengalaman sosial secara mendalam,
terutama terkait proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi yang menjadi inti dalam teori
Berger. Melalui pendekatan ini, penelitian berupaya memeriksa bagaimana para gus
menampilkan identitas religiusnya, bagaimana media mengonstruksi citra mereka, serta
bagaimana masyarakat memaknai kemunculan paradoks antara ceramah moral dan gaya hidup
mewah atau perilaku cabul yang muncul dalam ruang digital.

Penelitian ini menggunakan desain studi kasus kualitatif yang memungkinkan peneliti
memfokuskan perhatian pada fenomena sosial tertentu yang muncul dalam konteks yang
spesifik, yaitu konstruksi sosial atas perilaku para figur gus. Desain ini dipilih karena penelitian
ini tidak bertujuan melakukan generalisasi populasi, tetapi ingin memahami secara mendalam
proses sosial yang menghasilkan paradoks identitas religius dan gaya hidup mewah tersebut.
Studi kasus kualitatif juga memberikan fleksibilitas dalam menggabungkan berbagai jenis data
seperti observasi digital, teks media, serta wawancara mendalam untuk menangkap dinamika
moral dan representasi sosial yang berkembang.

Lokasi penelitian berada pada ruang sosial yang relevan dengan terbentuknya konstruksi
masyarakat terhadap fenomena gus-gus-an, terutama pada arena media digital seperti YouTube,
TikTok, Instagram, serta berbagai pemberitaan media daring yang memuat representasi,
kontroversi, dan komentar publik mengenai perilaku para gus. Ruang digital dipilih karena
menjadi saluran utama di mana masyarakat memperoleh, menilai, dan mendistribusikan
informasi terkait religiusitas, gaya hidup mewah, maupun isu moral para figur gus. Media sosial
menjadi wadah konstruksi realitas yang berlangsung secara cepat dan masif, sehingga penting
untuk diperiksa sebagai bagian dari proses objektivasi dan internalisasi makna menurut kerangka
teori Peter L. Berger.

Penelitian juga dilakukan di lingkungan masyarakat sebagai lokasi sosial untuk

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 121



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

memahami bagaimana warga memaknai perubahan gaya hidup, perilaku, dan kontradiksi moral
para gus dalam kehidupan sehari-hari (Amiruddin, 2020). Lingkungan masyarakat, baik
komunitas pesantren, warga umum, maupun kelompok jamaah yang mengonsumsi konten
dakwah. Menjadi ruang penting di mana diskursus tentang kesalehan, kesederhanaan, dan
kontroversi moral diproduksi, diperdebatkan, dan diterima sebagai kenyataan sosial. Dengan
demikian, lokasi penelitian bersifat multiruang karena fenomena yang dikaji melibatkan interaksi
antara dunia offline berupa interpretasi masyarakat dan dunia online berupa produksi serta
peredaran representasi digital mengenai para gus.

Teknik pengumpulan data menggunakan tiga metode: observasi digital, analisis
dokumen, dan wawancara mendalam (Servasius et al., 2024). Observasi digital dilakukan dengan
memantau konten media sosial para gus serta respons publik. Analisis dokumen mencakup
pemberitaan daring, artikel opini, dan materi ceramah. Wawancara dilakukan dengan masyarakat
untuk menggali pandangan mereka terkait konstruksi sosial dan paradoks moral para gus.

Teknik analisis data menggunakan analisis tematik yang dipadukan dengan teori
konstruksi sosial Berger. Proses analisis meliputi reduksi data, kategorisasi tema, dan penafsiran
yang memetakan eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (M. Anwar Rifa’i, 2024). Temuan
dari data digital, dokumen, dan wawancara diintegrasikan untuk memahami bagaimana identitas
para gus dibentuk dan bagaimana masyarakat menilai perubahan perilaku maupun gaya hidup
mereka.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berikut merupakan rangkuman jawaban 10 informan mengenai fenomena “gus-gus-an”,
khususnya terkait gaya hidup mewah, paradoks moral, dan konstruksi sosial identitas mereka di
ruang publik digital.

Tabel 1. Ringkasan Jawaban Informan tentang Fenomena Gus di Media Sosial

No. | Nama Informan Usia | Pekerjaan Gambaran Persepsi Tema Utama

1. [AA 20 | Mahasiswa Menilai ada jarak antara | Moral yang tidak
ceramah dan perilaku | konsisten
mewah

2. | Syauqi 19 | Mantan Santri | Pandangan tentang gus | Perubahan citra
berubah karena media | tokoh agama
sosial

3. | BuTutik 54 | lbu  Rumah | Bingung dengan | Krisis

Tangga kontradiksi antara | keteladanan

ceramah dan perilaku

4. |D.N. 20 | Mahasiswa Citra gus dibentuk lewat | Mediatization
konten; publik menilai | identitas

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 122



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

konsistensi

5. | Cak Mat 41 | Pedagang Gus harus jaga sikap; | Pengawasan

Kaki Lima media sosial | publik

memperburuk citra

6. |S.R. 19 Mahasiswa Fenomena karena | Pergeseran
benturan  tradisi dan | budaya pesantren
modernitas

7. |E.L. 21 | Mahasiswa Publik ~ mengonstruksi | Konstruksi
citra melalui interaksi | digital identitas
digital

8. |D.C. 19 | Mahasiswa Penilaian  berdasarkan | Representasi  di
apa yang tampak di | ruang publik
media sosial

9. |S.A 19 | Mahasiswa Kasus kontroversial | Viralitas dan
membentuk opini | stigma
masyarakat

10. | S. A 20 | Mahasiswa Publik sensitif terhadap | Ekspektasi moral
moral tokoh agama publik

Dari wawancara, diperoleh tiga tema besar yang merepresentasikan cara masyarakat
mengonstruksi identitas para gus:
Tema 1: Paradoks Moral dan Krisis Keteladanan

Sebagian besar informan memandang fenomena Gus Gus An melalui kacamata paradoks
moral, yaitu ketidaksesuaian antara pesan kesederhanaan yang disampaikan dalam ceramah
dengan gaya hidup mewah yang ditampilkan para gus di media sosial. Ketidaksinkronan ini
dapat menimbulkan kegelisahan moral karena publik menempatkan gus sebagai figur teladan
yang seharusnya mencerminkan nilai yang diajarkan. Ketika ceramah menekankan
kesederhanaan, pengendalian diri, dan kepekaan sosial, sementara visual yang ditampilkan justru
memperlihatkan kemewahan, muncul ketegangan antara harapan dan kenyataan. Kondisi ini
melahirkan apa yang dapat dipahami sebagai moral dissonance, yakni situasi ketika pesan
keagamaan kehilangan kekuatan teladannya karena perilaku yang ditampilkan dianggap tidak
sejalan. Paradoks ini semakin menguat karena konten visual memiliki daya pengaruh yang besar
dan mudah dikonsumsi publik. Akibatnya, sebagian masyarakat merasa kecewa, kritis, bahkan
mempertanyakan otoritas moral para gus, sehingga krisis keteladanan tidak hanya bersifat
personal, tetapi berkembang menjadi persoalan sosial yang dibicarakan secara luas di ruang
digital.

Fenomena krisis keteladanan ini menunjukkan bahwa figur gus tidak lagi dinilai semata-

mata berdasarkan kapasitas keilmuan atau latar genealogisnya, tetapi melalui konsistensi

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 123



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

simbolik antara pesan dakwah dan representasi diri di ruang publik. Media sosial mempercepat
proses penilaian tersebut karena visual kemewahan hadir secara berulang dan sulit dipisahkan
dari identitas religius yang melekat. Bagi sebagian publik, kemewahan yang ditampilkan tidak
sekadar dipahami sebagai keberhasilan personal, tetapi ditafsirkan sebagai bentuk pengkhianatan
terhadap nilai kesederhanaan yang sering disampaikan dalam ceramah. Penafsiran ini
memperlihatkan bahwa masyarakat memiliki standar moral tertentu terhadap tokoh agama yang
berbeda dengan standar terhadap figur publik lainnya. Ketika standar tersebut dilanggar,
kepercayaan publik cenderung melemah dan otoritas moral para gus mengalami delegitimasi
simbolik.

Kondisi ini juga memperlihatkan adanya perubahan relasi antara pendakwah dan jamaah.
Publik tidak lagi memposisikan diri sebagai penerima pasif ajaran keagamaan, tetapi sebagai
pihak yang berhak menilai, mengkritik, dan bahkan menuntut konsistensi moral. Kritik yang
muncul di ruang digital sering kali disertai dengan perbandingan antara ajaran yang disampaikan
dan praktik kehidupan sehari-hari yang ditampilkan. Perbandingan ini menjadi dasar bagi publik
untuk menyimpulkan apakah seorang gus masih layak dijadikan panutan. Dalam konteks ini,
krisis keteladanan tidak hanya merugikan individu, tetapi juga berpotensi memengaruhi
kepercayaan masyarakat terhadap institusi keagamaan yang lebih luas.

Paradoks moral ini memperlihatkan bahwa kesalehan di era digital semakin dipahami
sebagai performa sosial yang harus dijaga secara berkelanjutan. Setiap unggahan menjadi bukti
visual yang dapat digunakan publik untuk menguatkan atau meruntuhkan citra religius
seseorang. Akibatnya, para gus berada dalam tekanan sosial yang tinggi untuk mempertahankan
citra moral yang konsisten di tengah tuntutan popularitas dan logika media digital. Situasi ini
menegaskan bahwa krisis keteladanan dalam fenomena Gus Gus An bukanlah persoalan
individual semata, melainkan refleksi dari perubahan sosial yang lebih luas mengenai bagaimana
agama, moralitas, dan representasi diri dinegosiasikan dalam ruang digital yang terbuka dan
penuh pengawasan publik.

Tema 2: Mediatization atas Identitas Keagamaan

Para informan memandang media sosial tersebut sebagai ruang yang tidak lagi berfungsi
semata-mata untuk menyampaikan dakwabh, tetapi juga sebagai arena utama pembentukan citra
keagamaan para gus tersebut. Kehadiran para gus di media digital membuat identitas mereka
terus diproduksi melalui unggahan visual, gaya komunikasi, dan interaksi dengan pengikut.

Status sebagai gus tidak lagi diterima secara otomatis sebagai simbol otoritas moral, karena

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 124



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

legitimasi tersebut sangat bergantung pada bagaimana mereka menampilkan diri di ruang digital.
Ketika konten yang ditampilkan dianggap tidak pantas atau bertentangan dengan nilai
keagamaan yang diharapkan, penghormatan publik dapat dengan cepat berkurang. Identitas
keagamaan mengalami proses mediatization, di mana makna religius direduksi menjadi tampilan
visual yang dinilai secara instan oleh publik. Penilaian tersebut berlangsung cepat dan masif,
sehingga citra keagamaan tidak lagi dibangun melalui proses panjang pembelajaran dan relasi
sosial, melainkan melalui kesan singkat yang dibentuk oleh algoritma dan budaya konsumsi
media sosial.

Proses mediatization ini menunjukkan bahwa media sosial bekerja sebagai mekanisme
seleksi dan legitimasi baru bagi figur keagamaan. Algoritma platform menentukan visibilitas
konten, sementara logika popularitas seperti jumlah penonton, tanda suka, dan komentar ikut
memengaruhi persepsi publik terhadap kredibilitas seorang gus. Identitas keagamaan tidak hanya
dinilai dari isi pesan dakwabh, tetapi juga dari bagaimana pesan tersebut dikemas secara visual
dan emosional. Dalam situasi ini, simbol-simbol religius bersaing dengan estetika hiburan,
sehingga pendakwah terdorong untuk menyesuaikan diri dengan selera audiens digital agar tetap
relevan dan diperhatikan.

Kondisi tersebut menyebabkan terjadinya penyederhanaan makna religius. Nilai-nilai
yang sebelumnya dipelajari melalui proses panjang dalam ruang pesantren Kkini direpresentasikan
melalui potongan visual yang singkat dan mudah dikonsumsi. Publik cenderung membangun
penilaian cepat berdasarkan tampilan luar, tanpa memiliki konteks penuh mengenai latar
belakang atau maksud dari tindakan yang ditampilkan. Akibatnya, otoritas keagamaan menjadi
rapuh dan mudah dipertanyakan ketika citra visual yang muncul tidak sejalan dengan ekspektasi
moral masyarakat.

Mediatization atas identitas keagamaan juga mengaburkan batas antara dakwah dan
hiburan. Para gus tidak hanya berperan sebagai penyampai ajaran, tetapi sekaligus sebagai figur
publik yang harus menjaga performa di hadapan audiens digital. Tekanan untuk terus tampil
menarik membuat identitas keagamaan semakin bergantung pada strategi komunikasi visual,
bukan semata pada kedalaman substansi. Situasi ini memperlihatkan bahwa identitas religius di
era digital terbentuk melalui negosiasi terus-menerus antara nilai keagamaan, tuntutan media,
dan persepsi publik, sehingga citra gus menjadi hasil konstruksi sosial yang dinamis dan mudah
berubah.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 125



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

Tema 3: Konstruksi Sosial Publik terhadap Tokoh Agama

Masyarakat secara aktif membangun konstruksi sosial baru terhadap tokoh agama melalui
proses kategorisasi dan pelabelan yang berkembang di ruang digital. Informan menyebut
munculnya istilah seperti gus seleb, gus hedon, atau gus gaul sebagai bentuk penilaian publik
atas perilaku dan gaya hidup yang ditampilkan para gus di media sosial. Label-label tersebut
tidak berasal dari otoritas pesantren atau struktur keagamaan formal, melainkan terbentuk
melalui interaksi warganet yang menafsirkan simbol, gestur, dan visual yang mereka konsumsi.
Proses ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan tidak lagi bersifat tetap atau diwariskan
secara genealogis, tetapi dibangun secara sosial melalui persepsi kolektif. Dalam konteks ini,
publik berperan sebagai aktor aktif yang memberi makna, menilai kelayakan moral, dan
menentukan bagaimana seorang gus diposisikan di ruang sosial. Konstruksi sosial tersebut terus
diproduksi dan direproduksi seiring berjalannya interaksi digital, sehingga identitas tokoh agama
menjadi semakin cair dan bergantung pada dinamika persepsi publik.Pembahasan ini
menggunakan tiga konsep utama Berger: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi.

Proses konstruksi sosial ini memperlihatkan bahwa publik tidak sekadar merespons
secara spontan, tetapi membangun kerangka penilaian yang relatif konsisten terhadap tokoh
agama. Melalui percakapan berulang di kolom komentar, forum daring, dan media sosial lainnya,
label-label yang dilekatkan pada para gus berfungsi sebagai alat klasifikasi sosial. Klasifikasi ini
membantu masyarakat menyederhanakan realitas yang kompleks dengan membagi figur gus ke
dalam kategori-kategori tertentu yang mudah dipahami dan diingat. Dalam praktiknya, label
tersebut kemudian memengaruhi cara publik berinteraksi, mempercayai, atau bahkan menolak
kehadiran tokoh agama tertentu di ruang publik.

Pada kerangka pemikiran Berger konstruksi ini dapat dipahami sebagai rangkaian proses
yang saling berkaitan. Eksternalisasi terjadi ketika para gus menampilkan diri mereka melalui
berbagai ekspresi digital yang dapat diamati publik. Ekspresi ini kemudian mengalami
objektivasi saat penilaian masyarakat terhadap perilaku tersebut mengeras menjadi makna
bersama yang dianggap sebagai kenyataan sosial. Selanjutnya, makna yang telah terbentuk
diserap kembali melalui proses internalisasi, sehingga menjadi bagian dari kesadaran publik
dalam menilai siapa yang dianggap pantas menyandang identitas gus. Rangkaian proses ini
berlangsung secara terus-menerus dan dinamis, mengikuti perubahan konteks media dan respons

sosial.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 126



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

Konstruksi sosial publik terhadap tokoh agama juga menunjukkan adanya pergeseran
pusat otoritas dalam menentukan makna religius. Jika sebelumnya pesantren dan struktur
keagamaan formal memegang peran dominan, Kini publik digital memiliki daya besar dalam
menentukan citra dan legitimasi moral tokoh agama. Situasi ini membuat identitas gus menjadi
rentan terhadap perubahan persepsi dan sangat bergantung pada bagaimana publik menafsirkan
representasi yang mereka konsumsi. Dengan demikian, fenomena ini menegaskan bahwa
identitas keagamaan di era digital merupakan hasil dari proses sosial yang terus dinegosiasikan,
di mana publik berperan aktif dalam membentuk, menguatkan, dan mengubah makna tokoh
agama di ruang sosial yang lebih luas.

1. Eksternalisasi: Ekspresi Para Gus di Media Digital

Para gus mengekspresikan diri melalui konten yang mereka tampilkan. Seperti
ceramah, gaya berpakaian, kehidupan pribadi, maupun interaksi sehari-hari. Banyak
informan menilai bahwa ekspresi tersebut sering kali lebih menunjukkan gaya hidup
selebritas daripada figur keagamaan tradisional. Berdasarkan pandangan para informan,
banyak konten yang ditampilkan justru lebih menonjolkan gaya hidup yang menyerupai
figur selebritas dibandingkan representasi tokoh keagamaan tradisional. Media sosial
memberikan ruang luas bagi para gus untuk menampilkan sisi personal secara terbuka,
sehingga batas antara kehidupan privat dan peran religius menjadi semakin kabur. Dalam
kerangka proses eksternalisasi ini, tindakan-tindakan ini dapat dipahami sebagai upaya
individu menyalurkan pemahaman dan orientasi dirinya ke ruang sosial. Apa yang
ditampilkan para gus bukan sekedar pilihan personal, tapi menjadi bagian dari proses
pembentukan realitas sosial yang dapat diamati, dinilai, dan ditafsirkan oleh masyarakat
luas.

Ekspresi yang ditampilkan para gus melalui media digital tidak berhenti pada
penyampaian pesan keagamaan, tetapi berkembang menjadi pertunjukan identitas yang
bersifat visual dan naratif (Prof. Dr. Ali Nurdin, S.Ag., 2024). Ceramah, unggahan foto,
video keseharian, hingga cara berinteraksi dengan pengikut membentuk rangkaian simbol
yang mudah dibaca publik. Dalam konteks ini, media sosial berfungsi sebagai panggung
tempat para gus memproyeksikan citra diri yang ingin ditampilkan, baik sebagai
pendakwah, figur publik, maupun individu dengan gaya hidup tertentu. Banyak informan

menilai bahwa penonjolan sisi personal tersebut secara tidak langsung menggeser

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 127



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

ekspektasi terhadap peran religius, karena publik lebih sering berhadapan dengan
representasi visual ketimbang substansi ajaran yang disampaikan.

Proses eksternalisasi ini menunjukkan bahwa orientasi nilai dan preferensi personal
para gus dilepaskan ke ruang sosial yang lebih luas dan terbuka. Setiap unggahan menjadi
bentuk objektivasi awal dari cara pandang mereka terhadap religiusitas, status sosial, dan
modernitas. Ketika ekspresi tersebut berulang dan konsisten, publik mulai membacanya
sebagai pola, bukan lagi sebagai tindakan individual yang terpisah. Dengan demikian,
eksternalisasi tidak hanya merefleksikan kebebasan berekspresi di era digital, tetapi juga
menjadi titik awal terbentuknya realitas sosial baru tentang bagaimana figur gus dipahami
dan diposisikan dalam masyarakat kontemporer.

Temuan:

Media sosial kini menjadi arena utama bagi para gus untuk mempresentasikan diri
dan membangun identitas di hadapan publik. Berbagai ekspresi yang mereka tampilkan.
Mulai dari gaya hidup, cara berinteraksi, hingga konten dakwah yang tidak lagi bersifat
netral, tetapi berubah menjadi “produk sosial” yang dapat dilihat, dinilai, dan dikonsumsi
oleh masyarakat luas. Apa yang ditampilkan para gus di ruang digital menjadi bagian dari
proses produksi realitas sosial yang memengaruhi cara publik memahami posisi mereka
sebagai figur agama. Hal ini sejalan dengan pemikiran Peter L. Berger bahwa realitas
sosial berawal dari tindakan manusia yang diekspresikan ke dunia luar, kemudian
dipersepsi, dimaknai, dan dibentuk kembali oleh masyarakat. Dengan demikian,
kehadiran para gus di media sosial bukan sekadar aktivitas personal, melainkan proses
sosial yang turut membentuk citra keagamaan di era digital.

2. Objektivasi: Pembentukan Makna Kolektif oleh Publik

Apa yang ditampilkan para gus berubah menjadi realitas objektif dalam pandangan
publik. Informan menyebut bahwa masyarakat menciptakan label baru, misalnya gus
mewah atau gus kontroversial, yang kemudian dipakai secara luas dalam percakapan
sosial. Dalam tahap ini, berbagai ekspresi yang ditampilkan para gus di media sosial tidak
lagi dipahami sebagai tindakan individual semata, tapi berkembang menjadi realitas
sosial yang dianggap nyata dan sah oleh masyarakat itu sendiri. Penilaian yang muncul
kemudian dibagikan, diulang, dan diperkuat melalui percakapan publik di ruang digital,
sehingga makna tertentu jadi semakin matang. Pada proses ini membuat citra para gus

terbentuk secara kolektif, di mana persepsi tentang kemewahan, kontroversi, dan

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 128



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

ketidaksesuaian moral diperlakukan sebagai fakta sosial yang susah untuk dipisahkan dari
identitas mereka. Ketika makna tersebut telah dilembagakan dalam bahasa sehari-hari dan
wacana media, masyarakat cenderung menggunakan label yang sama tanpa lagi
mempertanyakan konteks atau niat awal dari tindakan yang ditampilkan. Objektivasi
berperan penting dalam mengubah representasi digital menjadi struktur makna yang
memengaruhi cara publik memahami dan menilai tokoh agama di ruang sosial yang lebih
luas.

Proses objektivasi ini mendorong penilaian publik menjadi semakin mapan dan
berfungsi sebagai rujukan bersama dalam memandang sosok gus. Label yang beredar
bertindak sebagai alat penyederhanaan realitas sehingga masyarakat tidak lagi menilai
setiap tindakan secara terpisah. Satu sebutan saja sudah cukup untuk menghadirkan citra
tertentu yang kemudian digunakan untuk menafsirkan perilaku selanjutnya. Setiap
unggahan baru cenderung dibaca sebagai penguat label yang telah ada, bukan sebagai
peluang untuk membangun pemaknaan baru.

Objektivasi juga menciptakan jarak antara individu dan identitas yang dilekatkan
kepadanya. Para gus tidak lagi sepenuhnya menguasai makna atas diri mereka sendiri
karena identitas tersebut telah dibentuk dan dikendalikan oleh narasi kolektif publik.
Media sosial berperan sebagai ruang pelembagaan makna melalui komentar, unggahan
ulang, dan diskusi daring yang menstabilkan penilaian moral. Kondisi ini menunjukkan
bahwa objektivasi tidak hanya membentuk citra para gus tetapi juga membangun
kerangka berpikir masyarakat tentang bagaimana figur keagamaan seharusnya tampil dan
bertindak di ruang publik digital.

Temuan:

Publik kini membentuk standar moral baru bagi para gus melalui pengamatan di
media sosial. Ketidaksesuaian antara ceramah dan perilaku mereka akhirnya diperlakukan
sebagai fakta sosial yang terus diulang, dibahas, dan diperkuat oleh berbagai kanal
digital. Proses objektivasi ini memperlihatkan bagaimana tindakan individu, ketika
diamati secara massal, berubah menjadi struktur makna yang diterima dan dilembagakan
secara kolektif oleh masyarakat.

Temuan ini menunjukkan bahwa media sosial sudah jadi ruang utama bagi publik
dalam membentuk dan menegaskan standar moral baru bagi para gus. Melalui

pengamatan yang berlangsung secara terus menerus, masyarakat tidak hanya menilai isi

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 129



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

ceramah saja, tapi juga mencermati gaya hidup, sikap, dan pilihan-pilihan personal yang
ditampilkan di ruang digital. Ketika masyarakat menemukan ketidaksesuaian antara
pesan keagamaan yang disampaikan dan perilaku yang diperlihatkan, ketidaksesuaian
tersebut tidak lagi dipahami sebagai peristiwa sesaat, melainkan diperlakukan sebagai
fakta sosial yang dianggap merepresentasikan karakter dan integritas tokoh agama yang
bersangkutan.

Proses ini berlangsung melalui pengulangan wacana di berbagai media digital,
seperti komentar, unggahan ulang, diskusi daring, dan pemberitaan media. Penilaian yang
awalnya bersifat individual kemudian diperkuat secara kolektif, sehingga membentuk
pemahaman yang bersama tentang bagaimana seorang gus seharusnya bersikap. Dalam
kerangka objektivasi, tindakan para gus yang diamati secara massal berubah menjadi
struktur makna yang relatif stabil dan diterima oleh masyarakat. Struktur makna ini
kemudian berfungsi sebagai rujukan sosial yang memengaruhi cara publik memberi label,
menilai kelayakan moral, serta menentukan posisi tokoh agama dalam ruang sosial.
Dengan demikian, objektivasi tidak hanya membentuk citra, tetapi juga melembagakan
standar moral baru yang terus direproduksi dalam kehidupan sosial sehari-hari.

3. Internalisasi: Penyerapaan Makna oleh Masyarakat

Masyarakat telah menginternalisasi norma bahwa gus merupakan figur keturunan
Kiai yang harus menjaga moral, etika, dan keteladanan. Ketika perilaku mereka dianggap
melenceng, publik merasa berhak mengoreksi. Informan menyampaikan perasaan:
kecewa, bingung, atau kritis. Ini menunjukkan internalisasi norma moral telah tertanam
kuat. Proses internalisasi terlihat ketika makna yang telah dibentuk secara kolektif diserap
kembali oleh masyarakat sebagai bagian dari kesadaran dan penilaian moral sehari-hari.
Norma mengenai gus sebagai figur yang harusnya menjaga akhlak, etika, dan keteladanan
tidak hanya dipahami secara abstrak, tapi dijadikan standar konkret dalam menilai
perilaku yang tampak di ruang publik digital. Ketika perilaku para gus dinilai tidak sesuali
dengan standar tersebut, masyarakat merasa memiliki legitimasi moral untuk memberi
penilaian, kritik, atau koreksi secara terbuka. Reaksi emosional yang muncul, seperti rasa
kecewa, kebingungan, dan sikap kritis, menunjukkan bahwa ekspetasi terhadap figur gus
telah tertanam kuat dalam kesadaran kolektif. Publik tidak lagi sekedar mengamati, tapi
turut berperan aktif dalam mereproduksi normal moral dan menentukan batas-batas

kelayakan bagi tokoh agama. Proses internalisasi ini menegaskan bahwa identitas

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 130



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

keagamaan terus dibentuk ulang melalui hubungan timbal balik antara nilai yang diyakini
masyarakat dan representasi yang mereka konsumsi di media digital.

Proses internalisasi ini juga membentuk cara pandang jangka panjang masyarakat
terhadap otoritas keagamaan. Penilaian yang awalnya muncul dari paparan konten digital
perlahan berubah menjadi keyakinan yang dianggap wajar dan benar sehingga
memengaruhi cara publik merespons figur gus di luar ruang media sosial. Sikap kritis
yang berkembang tidak berhenti pada komentar daring tetapi turut memengaruhi
kepercayaan sosial dan penghormatan simbolik yang sebelumnya melekat kuat. Dalam
kondisi ini masyarakat tidak lagi menempatkan diri sebagai penerima pasif ajaran
keagamaan melainkan sebagai subjek moral yang merasa berhak menentukan siapa yang
pantas dijadikan teladan. Internaliasi tersebut menunjukkan bahwa nilai religius tidak
hanya diwariskan melalui institusi pesantren atau tradisi keilmuan tetapi juga dibentuk
melalui pengalaman visual dan interaksi digital yang berulang. Identitas gus pada
akhirnya dipahami sebagai hasil negosiasi terus-menerus antara ekspektasi moral publik
dan perilaku yang tampil di ruang terbuka sehingga status keagamaan menjadi semakin
bergantung pada penerimaan sosial yang dinamis.

Temuan:

Masyarakat menganggap para gus harus menunjukkan konsistensi antara ujaran
dan tindakan, sehingga setiap perilaku mereka diawasi dan dinilai secara ketat. Publik
juga merasa memiliki otoritas moral untuk memberi komentar atau bahkan mengoreksi
perilaku para gus, seolah-olah mereka memiliki andil langsung dalam menentukan
standar yang harus dipatuhi. Proses internalisasi ini menunjukkan bahwa masyarakat turut
berperan aktif dalam menciptakan kembali realitas sosial tentang siapa yang dianggap
layak menyandang identitas sebagai gus.

Temuan ini menunjukkan bahwa masyarakat menempatkan para gus pada posisi
moral yang sangat tinggi, sehingga konsistensi antara apa yang diucapkan dalam ceramah
dan apa yang mereka lakukan dalam kehidupan sehari-hari menjadi tuntutan utama.
Setiap perilaku yang tampak di ruang publik digital tidak lagi dipahami sebagai urusan
pribadi, tapi sebagai representasi dari identitas keagamaan yang melekat pada diri
mereka. Berakibat pengawasan sosial terhadap para gus berlangsung secara intens dan

berkelanjutan, terutama melalui media sosial yang memungkinkan publik mengamati,

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 131



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

merekam, dan menyebarkan setiap tindakan yang dianggap menyimpang dari nilai yang
diharapkan.
Jika diamati lebih jauh masyarakat itu sendiri tidak hanya berperan sebagai
pengamat, tapi juga sebagai aktor yang merasa memiliki otoritas moral untuk menilai dan
mengoreksi perilaku para gus itu sendiri. Komentar, kritik, dan penilaian yang
disampaikan di ruang digital mencerminkan keyakinan bahwa masyarakat memiliki hak
untuk menentukan batas kepantasan bagi tokoh agama. Rasa keterlibatan ini
memperlihatkan bahwa identitas gus tidak sepenuhnya berada di bawah kendali individu
atau institusi keagamaan, melainkan terus dinegosiasikan melalui respons sosial yang
muncul. Pada proses ini masyarakat tidak langsung ikut menetapkan standar moral yang
harus dipatuhi olah para gus agar tetap diakui sebagai figur religius yang layak dipercaya.
Proses internalisasi yang kuat juga memperlihatkan bahwa norma tentang
keteladanan tokoh agama telah menjadi bagian dari kesadaran kolektif masyarakat.
Ketika norma tersebut tidak dipatuhi, reaksi emosional seperti kekecewaan dan
kebingungan muncul karena masyarakat merasa harapan moral mereka tidak terpenuhi.
Reaksi ini menunjukkan bahwa masyarakat tidak hanya mengonsumsi simbol keagamaan
secara pasif, tapi turut berperan aktif dalam menciptakan dan mempertahankan realitas
sosial mengenai siapa yang layak menyandang identitas sebagai gus. Temuan ini
menegaskan bahwa identitas keagamaan itu terbentuk melalui hubungan timbal balik
antara ekspetasi moral masyarakat dan perilaku yang ditampilkan oleh tokoh agama di
ruang publik digital.
PEMBAHASAN

Para gus mengeksternalisasikan identitas baru melalui media sosial, menampilkan gaya
hidup dan ekspresi diri yang kemudian dapat diakses dan dinilai oleh publik. Tindakan-tindakan
ini lalu diobjektivasikan menjadi citra kolektif, sehingga masyarakat menilai konsistensi moral
para gus sekaligus menciptakan label-label sosial baru yang melekat pada mereka. Norma moral
yang telah diinternalisasi masyarakat membuat publik semakin sensitif terhadap paradoks antara
ceramah tentang kesederhanaan dan gaya hidup glamor yang ditunjukkan, sehingga penilaian
sosial menjadi semakin ketat dan sarat ekspektasi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa
identitas keagamaan Kini terbentuk melalui negosiasi antara ekspresi personal, media digital, dan
reaksi publik. Fenomena ‘“gus-gus-an” tidak lagi sekadar posisi genealogis, tetapi menjadi

konstruksi sosial yang terus diproduksi melalui interaksi online dan offline.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 132



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa media sosial telah jadi ruang utama bagi para
gus dalam menampilkan dan membentuk identitas diri mereka di muka publik. Melalui unggahan
ceramah, kehidupan sehari-hari, gaya berpakaian, serta aktivitas perjalanan dakwah, para gus
mengeksternalisasikan cara mereka memahami dan menampilkan peran sebagai tokoh agama di
era digital ini. Ekspresi ini tidak lagi bersifat personal semata, melainkan menjadi konsumsi
publik yang dapat diakses, diamati, dan ditafsirkan secara luas oleh masyarakat. Setiap konten
yang ditampilkan kemudian berfungsi sebagai bahan pagi publik untuk membangun penilaian
moral dan religius terhadap figur gus.

Proses tersebut berlanjut ketika ekspresi para gus dipersepsi secara kolektif dan berubah
menjadi citra sosial yang relatif mapan. Publik tidak hanya menilai secara individual, tapi
membicarakan, menyebarkan, dan mengulang penilaian tersebut dalam berbagai ruang digital.
Melalui proses ini, muncul label-label sosial yang melekat dan beredar luas, seperti gus yang
suka hidup mewah dan pamer, gus dengan perilakunya yang kontroversial. Label tersebut
membentuk objektivasi, di mana makna tentang siapa dan bagaimana seorang gus seharusnya
dipahami tidak lagi bergantung pada pesantren atau latar genealogis semata, tapi pada
representasi yang tampak di media sosial.

Norma moral yang telah lama tertanam dalam masyarakat kemudian memperkuat proses
penilaian ini. Masyarakat telah menginternalisasi anggapan bahwa gus merupakan figur teladan
yang harus menunjukkan keselarasan antara ajaran dan perilaku. Ketika yang tampak justru gaya
hidup mewah yang dinilai tidak sejalan dengan ceramah tentang kesederhanaan, masyarakat
merespons dengan rasa kecewa, kritik, atau bahkan penolakan simbolik. Sensitivitas moral ini
membuat setiap tindakan para gus diawasi secara lebih ketat dan dinilai dengan ekspetasi yang
tinggi. Masyarakat dalam konteks ini tidak hanya menjadi penonton, tapi juga berperan aktif
untuk mengontrol dan membentuk standar moral tokoh agama.

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan di era digital bersifat
dinamis dan terus dinegosiasikan. Identitas gus tidak lagi berdiri sebagai posisi yang tetap dan
diwariskan, melainkan sebagai hasil dari interaksi yang berkelanjutan antara ekspresi personal,
logika media digital, dan respons publik. Fenomena gus gus an menggambarkan perubahan
penting dalam cara agama hadir di ruang publik, di mana otoritas keagamaan dibentuk melalui
visibilitas, persepsi, dan penilaian sosial. Dapat disimpulkan bahwa gus gus an bukan hanya
fenomena individu, tapi cerminan dari perubahan sosial yang lebih luas dalam hubungan antar

agama, media, dan masyarakat di era digital.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 133



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

Temuan ini juga menunjukkan adanya pergeseran mendasar dalam sumber legitimasi
otoritas keagamaan. Jika sebelumnya otoritas gus terutama dibangun melalui garis keturunan,
kedalaman ilmu agama, dan pengakuan institusi pesantren, kini legitimasi tersebut semakin
bergantung pada penerimaan publik di ruang digital. Media sosial menjadi medan baru yang
menentukan apakah seorang gus dianggap layak dihormati atau justru dipersoalkan. Visibilitas
yang tinggi membuat setiap tindakan menjadi terbuka untuk ditafsirkan sehingga ruang privat
hampir tidak lagi memiliki batas yang jelas. Kondisi ini menempatkan para gus dalam tekanan
simbolik yang terus-menerus karena setiap ekspresi diri berpotensi memengaruhi citra religius
mereka secara luas.

Fenomena ini juga memperlihatkan bagaimana agama mengalami perubahan bentuk
dalam praktik sosial sehari-hari. Ajaran dan nilai keagamaan tidak hanya disampaikan melalui
pengajian atau interaksi langsung tetapi hadir dalam bentuk visual yang cepat dan ringkas. Visual
tersebut sering kali lebih dominan daripada narasi lisan sehingga penilaian publik cenderung
didasarkan pada apa yang terlihat bukan pada konteks yang lebih dalam. Hal ini membuat simbol
keagamaan rentan disederhanakan dan dipersepsi secara parsial. Dalam situasi seperti ini kesan
tentang kemewahan atau gaya hidup tertentu dapat dengan mudah menutupi pesan dakwah yang
sebenarnya ingin disampaikan.

Penelitian ini juga mengungkap peran aktif masyarakat dalam membentuk realitas
keagamaan kontemporer. Publik tidak lagi sekadar menjadi penerima ajaran tetapi terlibat
langsung dalam proses evaluasi dan penilaian moral. Komentar kritik dan diskusi di media sosial
menjadi mekanisme sosial baru yang berfungsi mengawasi perilaku tokoh agama (Nisa Ageng
Hayati, Fatimatul Zahro, Fina Lutfiah Munawiroh, Naya Sukma Fitriani, Salsa Nabila, 2024).
Praktik ini menunjukkan bahwa masyarakat merasa memiliki hak moral untuk menjaga nilai
yang mereka anggap ideal. ldentitas gus kemudian terbentuk melalui proses tawar-menawar
antara ekspektasi publik dan pilihan ekspresi para gus sendiri.

Secara lebih luas fenomena gus gus an mencerminkan perubahan relasi antara agama dan
budaya populer. Nilai religius bertemu dengan logika selebritas visibilitas dan konsumsi
simbolik. Pertemuan ini menghasilkan ketegangan yang terus berulang antara tuntutan moral dan
tuntutan eksistensi di ruang digital (Indra kahfi, 2024). Penelitian ini menegaskan bahwa
memahami fenomena tersebut tidak cukup dengan melihat individu semata tetapi perlu dibaca
sebagai proses sosial yang melibatkan struktur media norma kolektif dan dinamika kekuasaan

simbolik. Dengan demikian gus gus an dapat dipahami sebagai cermin perubahan cara

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 134



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

masyarakat memaknai figur agama sekaligus sebagai indikator transformasi lanskap religius di
era digital.

Temuan ini juga menunjukkan adanya pergeseran mendasar dalam sumber legitimasi
otoritas keagamaan . Jika sebelumnya otoritas gus terutama dibangun melalui garis keturunan,
kedalaman ilmu agama, dan pengakuan institusi pesantren, kini legitimasi tersebut semakin
bergantung pada penerimaan publik di ruang digital. Media sosial menjadi medan baru yang
menentukan apakah seseorang gus dianggap layak dihormati atau justru dipersoalkan. Visibilitas
yang tinggi membuat setiap tindakan menjadi terbuka untuk ditafsirkan sehingga ruang privat
hampir tidak lagi memiliki batas yang jelas. Kondisi ini menempatkan para gus dalam tekanan
simbolik yang terus menerus karena setiap ekspresi diri berpotensi memengaruhi citra religius
mereka secara luas (Sridarmi, 2025).

Fenomena ini juga memperlihatkan bagaimana agama mengalami perubahan bentuk
dalam praktik sosial sehari-hari. Ajaran dan nilai keagamaan tidak hanya disampaikan melalui
pengajian atau interaksi langsung tetapi hadir dalam bentuk visual yang cepat dan ringkas. Visual
tersebut sering kali lebih dominan daripada narasi lisan sehingga penilaian publik cenderung
didasarkan pada apa yang terlihat bukan pada konteks yang lebih dalam. Hal ini membuat simbol
keagamaan rentan disederhanakan dan dipersepsi secara parsial. Dalam situasi seperti ini kesan
tentang kemewahan atau gaya hidup tertentu dapat dengan mudah menutupi pesan dakwah yang
sebenarnya ingin disampaikan (Hatta, n.d.).

Penelitian ini juga mengungkap peran aktif masyarakat dalam membentuk realitas
keagamaan kontemporer. Publik tidak lagi sekadar menjadi penerima ajaran tetapi terlibat
langsung dalam proses evaluasi dan penilaian moral. Komentar kritik dan diskusi di media sosial
menjadi mekanisme sosial baru yang berfungsi mengawasi perilaku tokoh agama. Praktik ini
menunjukkan bahwa masyarakat merasa memiliki hak moral untuk menjaga nilai yang mereka
anggap ideal. Identitas gus kemudian terbentuk melalui proses tawar-menawar antara ekspektasi
publik dan pilihan ekspresi para gus sendiri (Ikbal, 2019).

Secara lebih luas fenomena gus gus an mencerminkan perubahan relasi antara agama dan
budaya populer (Pulau et al., 2025). Nilai religius bertemu dengan logika selebritas visibilitas
dan konsumsi simbolik. Pertemuan ini menghasilkan ketegangan yang terus berulang antara
tuntutan moral dan tuntutan eksistensi di ruang digital. Penelitian ini menegaskan bahwa
memahami fenomena tersebut tidak cukup dengan melihat individu semata tetapi perlu dibaca

sebagai proses sosial yang melibatkan struktur media norma kolektif dan dinamika kekuasaan

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 135



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

simbolik. Dengan demikian gus gus an dapat dipahami sebagai cermin perubahan cara
masyarakat memaknai figur agama sekaligus sebagai indikator transformasi lanskap religius di
era digital.

PENUTUP
Simpulan
Penelitian ini menunjukkan bahwa fenomena “gus-gus-an” terbentuk melalui proses

konstruksi sosial yang melibatkan ekspresi para gus di media digital, respons publik, dan nilai
moral yang telah tertanam dalam masyarakat. Para gus tidak lagi dipahami hanya sebagai
pewaris tradisi pesantren, tetapi sebagai figur yang identitasnya dipengaruhi oleh cara mereka
menampilkan diri di ruang publik, terutama melalui media sosial. Masyarakat menilai
konsistensi antara ceramah dan perilaku mereka, sehingga ketika terjadi ketidaksesuaian,
muncul kritik dan kekecewaan yang membentuk citra baru mengenai para gus. Media sosial
memperkuat proses objektivasi karena setiap tindakan mudah direproduksi dan menjadi
rujukan bagi penilaian kolektif. Publik kemudian menginternalisasi makna baru tentang siapa
yang pantas disebut gus, standar perilaku yang diharapkan, serta batas moral yang harus
mereka jaga. Temuan ini menegaskan bahwa identitas keagamaan Kini bersifat dinamis dan
hasil negosiasi antara tindakan individu, teknologi media, dan konstruksi moral masyarakat.
Penelitian ini memberikan pemahaman bahwa perubahan citra para gus merupakan fenomena
sosial yang mencerminkan pergeseran otoritas agama di era digital.

Saran
Saran dalam penelitian ini menekankan pentingnya para pendakwah digital untuk lebih

bijak dalam menggunakan simbol-simbol kemewahan agar tidak menciptakan jarak sosial
maupun kontroversi moral, sekaligus tetap menjaga etika visual dan nilai kesederhanaan dalam
dakwah. Lembaga keagamaan perlu memberikan pembekalan literasi media serta pedoman etis
bagi pendakwah muda agar mereka mampu mengelola citra diri secara lebih bertanggung jawab
di ruang digital. Penelitian lanjutan disarankan untuk memperdalam hubungan antara visualitas
digital, religiusitas, dan budaya konsumerisme, termasuk melalui kajian komparatif antara
pendakwah tradisional dan pendakwah digital. Selain itu, peningkatan literasi digital masyarakat
juga penting agar penilaian terhadap tokoh agama tidak hanya didasarkan pada tampilan visual,
tetapi terutama pada substansi pesan yang disampaikan.

DAFTAR PUSTAKA

Abay, A. G. (2025). AL-AFKAR : Journal for Islamic Studies Al- Qur ’ an di Media Sosial : Menyoal
Otensitas dan Negosiasi Otoritas Penafsir. 8(3), 70-84.
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i3.2273.The

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 136



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

Am, H., & Munir, A. (2025). " Hadis , Media Sosial , dan Millenial : Membentuk Identitas Keagamaan
Muslim di Dunia Digital ". 01(01), 85-95.

Amiruddin, F. (2020). Dakwah multikultural gerakan gusdurian surabaya tesis.

Arum Setyowati. (2023). DIGITAL RELIGION DAN RELIGIUSITAS MILENIAL: STUDI
PERGESERAN OTORITAS KEAGAMAAN DI DUNIA MEDIA BARU (NEW MEDIA
WORDLS). UIN Malang.

Astutik, I. D., & Yaqin, H. (2024). Optimalisasi Strategi Kolaborasi Influencer Dalam Dakwah Digital ;
Studi Kasus Ustadz Hanan Attaki dalam Meningkatkan Kesadaran Keagamaan. 20(02).

Ekky Duta Riswanto. (n.d.). Strategi Adaptasi Anak Kyai (Gus) Pelaku Kenakalan di Masyarakat.

Gus, D., Di, M. U. S., & Sosial, M. (2021). OTORITAS KEAGAMAAN DI ERA MEDIA BARU : 5, 150—
169.

Hatta, F. A. (n.d.). Pesan Dakwah dalam Film Animasi Hafiz & Hafizah Pendekatan Struktur Narasi
Todorov. Kominikasi Dan Penyiaran Islam, 2(1), 127-150.

HUSNI, A. S. (2024). EKSPRESI MODERASI KIAI KAMPUNG PANDALUNGAN DALAM MENYIKAPI
DINAMIKA KEBANGSAAN (STUDI PENGALAMAN KIAlI KAMPUNG PADA PEMILIHAN
PRESIDEN 2019 DI SITUBONDO, BONDOWOSO DAN JEMBER).

lkbal, A. F. H. (2019). MORALITAS KEMANUSIAAN BERDASARKAN FAKTA SOSIAL EMILE
DURKHEIM DAN AYAT-AYAT SOSIAL M. QURAISH SHIHAB.

Indra kahfi. (2024). TRANSFORMASI PENDIDIKAN AKHLAK DALAM MENGATASI
PENYIMPANGAN PERILAKU SOSIAL REMAJA DI ERA DIGITAL. PTIQ Jakarta.

Jufriyanto. (2025). DAKWAH VIRTUAL ISLAM MODERAT DI MEDIA SOSIAL AKUN TIKTOK
MUHAMMAD AL-FAIZ SA’DI.

Konstruksi, T., Peter, S., Anriani, T., & Nasution, K. (2024). Huma : Jurnal Sosiologi Huma : Jurnal
Sosiologi. 3, 168-177.

M. Anwar Rifa’i. (2024). Reduksi Data, Penyajian Data, dan Penarikan Kesimpulan dalam Penelitian
Kualitatif. Desember. https://staidasumsel.ac.id/reduksi-data-penyajian-data-dan-penarikan-
kesimpulan-dalam-penelitian-kualitatif/

Mustofa, M. Y., Mas, A., & Elizabeth, M. Z. (2023). Hybrid Pesantren in Indonesia,; Analyzing the
Transformation of Islamic Religious Education in the Digital Age Abstrak. 14(1), 79-104.

Nasrullah, R. (2015). Media Sosial Perspektif Komunikasi, Budaya, dan Sosioteknologi.
https://digilib.uki.ac.id/index.php?p=fstream-pdf&fid=637&hbid=36343

Nisa Ageng Hayati, Fatimatul Zahro, Fina Lutfiah Munawiroh, Naya Sukma Fitriani, Salsa Nabila, dan
A. R. N. (2024). PERSPEKTIF ISLAM TERHADAP KOMENTAR NETIZEN DALAM
MENANGGAPI VIDEO BULLYING DI MEDIA SOSIAL INSTAGRAM. Kajian Agama Dan
Dakwah, 3(2).

Nugroho, A., Santono, R., & Miftahun, A. (2025). Dakwah Interaktif: Pergeseran dari Ceramah Satu
Arah ke Diskusi Dua Arah. 5(1), 78-98.

Pendidikan, J., Anak, I., Anak, U., Dini, D. U., Pendidikan, J., Pendidikan, P., Islam, A., Islam, U., &
Walisongo, N. (2025). Efektivitas Kurikulum Berbasis Al- Qur’an dalam Pendidikan Anak Usia
Dini (Studi pada Platform Alkindi Online Preschool dengan Konsep Ibuku Guruku) Septia Ayunda
Wardana 1 , Mahmud Yunus Mustofa 2. 66—80.

Print, 1., Online, I., Afidah, I., Kurniati, N., Nasir, M. A., & Muttaqin, A. (2024). Religious Micro-
celebrity: Young Preachers Self- Presentation in Digital Sphere. 23(2), 227-245.
https://doi.org/10.18592/alhadharah.v23i2.13680

Prof. Dr. Ali Nurdin, S.Ag., M. S. (2024). Revolusi Dakwah.
http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/3446/2/Ali Nurdin_Revolusi Dakwah.pdf

Pulau, D. I., Perspektif, J., Dan, S., & Kontroversi, D. K. (2025). ANALISIS ETIKA DAN MORALITAS
TERHADAP KASUS GUS-GUS DI PULAU JAWA: PERSPEKTIF SOSIAL DAN AGAMA DALAM
KONTEKS KONTROVERSI. 4(2), 160-170.

Rahmah, H. (n.d.). RELIGIUSITAS DIGITAL DAN DIMENSI PERLAWANAN MILENIAL DALAM
RUANG ONLINE Hanry Harlen Tapotubun. 15(2), 298-317.

Servasius, Y. A., Tarik, D., Pola, D., Wisata, P., Malam, K., & Kota, D. (2024). Metodologi Penelitian.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 137



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.9, No.1, Juni Tahun 2026

1-12.

Sridarmi, A. (2025). KEBERPIHAKAN ULAMA DALAM PEMILIHAN PEMIMPIN : STUDI TENTANG

POLEMIK PENOLAKAN ABDUL SOMAD BERCERAMAH DI SUMATERA BARAT DALAM
SUASANA PILKADA 2024.

Teori, M., Sosial, K., & Berger, P. L. (2016). Memahami teori konstruksi sosial peter I. berger. VI, 15-22.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index 138



https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/JISA/index

	METODE
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	PENUTUP
	Simpulan
	Saran


