
JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

422 

 

JISA 
 

MODEL PEMBERDAYAAN PEREMPUAN BERBASIS PESANTREN: STUDI 

KASUS PONDOK PESANTREN SUNAN GUNUNG JATI BA’ALAWY 
 

Atika Sri Devi
1
, Moh. Yasir Alimi

2 

 

Pendidikan Sosiologi dan Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri 

Semarang12 

  
Email: atikasridevi54@students.unnes.ac.id1, yasir.alimi@mail.unnes.ac.id2 

  

 

Abstract 

This study aims to analyze the pesantren-based women's empowerment model at the Sunan Gunung Jati 

Ba'alawy Islamic Boarding School and examine the strategic role of Ibu Nyai as a central figure in building the 

spiritual, intellectual, and social independence of female students. The research uses a descriptive qualitative 

approach with a case study method, through data collection techniques in the form of in-depth interviews, 

participatory observation, and documentation. The results show that women's empowerment in this Islamic 

boarding school is implemented through four main pillars, namely: (1) spiritual empowerment through the Al-

Qur'an memorization program, which fosters discipline and religious character; (2) intellectual empowerment 
through the study of classical Islamic texts, which trains critical thinking and reasoning; (3) socio-cultural 

empowerment through the Maulid Nabi tradition, which builds solidarity and collective leadership; and (4) 

leadership empowerment through the example set by Ibu Nyai, who combines charismatic, economic, and social 

responsibility values. This model reflects an alternative form of empowerment based on Islamic values and Islamic 

boarding school wisdom that is adaptive to the challenges of the times. Pesantren not only serve as religious 

educational institutions, but also as spaces for social transformation that prepare women to be empowered, 

independent, Islamic in character, and ready to contribute to sustainable community development. 

Keywords: Women's empowerment, Islamic boarding schools, Ibu Nyai, charismatic leadership, social capital  

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis model pemberdayaan perempuan berbasis pesantren di 
Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy serta menelaah peran strategis Ibu Nyai sebagai figur sentral 

dalam membangun kemandirian spiritual, intelektual, dan sosial santriwati. Penelitian menggunakan pendekatan 

kualitatif deskriptif dengan metode studi kasus, melalui teknik pengumpulan data berupa wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemberdayaan perempuan di 

pesantren ini diimplementasikan melalui empat pilar utama, yaitu: (1) pemberdayaan spiritual melalui program 

tahfiz Al-Qur’an yang menumbuhkan disiplin dan karakter religius; (2) pemberdayaan intelektual melalui 

pembelajaran kitab kuning yang melatih berpikir kritis dan bernalar; (3) pemberdayaan sosial-budaya melalui 

tradisi Maulid Nabi yang membangun solidaritas dan kepemimpinan kolektif; serta (4) pemberdayaan 

kepemimpinan melalui keteladanan Ibu Nyai yang memadukan nilai karismatik, ekonomi, dan tanggung jawab 

sosial. Model ini mencerminkan alternatif pemberdayaan berbasis nilai Islam dan kearifan pesantren yang adaptif 

terhadap tantangan zaman. Pesantren tidak hanya berperan sebagai lembaga pendidikan agama, tetapi juga sebagai 

ruang transformasi sosial yang menyiapkan perempuan berdaya, mandiri, berkarakter Islami, dan siap 
berkontribusi dalam pembangunan masyarakat berkelanjutan. 

Kata Kunci: Pemberdayaan perempuan; pesantren; Ibu Nyai; kepemimpinan karismatik; modal sosial 

 

 

  

[[ Submitted: 16 November 2025 

 
[[ Accepted: 23 Desember 2025 

 

[[ Published: 23 Desember 2025 

 

mailto:atikasridevi54@students.unnes.ac.id
mailto:yasir.alimi@mail.unnes.ac.id


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

423 

 

PENDAHULUAN  

Pemberdayaan perempuan merupakan isu sentral dalam pembangunan berkelanjutan 

karena berkaitan langsung dengan peningkatan kualitas hidup, keadilan sosial, dan partisipasi 

perempuan dalam berbagai bidang kehidupan (Anuradha et.al 2025). Dalam konteks global, 

pemberdayaan sering dikaitkan dengan nilai-nilai modern dan liberal dari tradisi Barat. Namun, 

dalam konteks Indonesia, wacana kesetaraan gender (Kurniawati and Muafiah 2023) dan 

pemberdayaan perempuan mulai memperoleh tempat dalam lembaga pendidikan Islam 

tradisional seperti pesantren, yang memiliki peran penting dalam pembentukan moralitas dan 

tatanan sosial masyarakat. Dalam konteks perempuan, pemberdayaan tidak hanya mencakup 

aspek ekonomi, tetapi juga peningkatan kepercayaan diri, kemampuan menyampaikan aspirasi, 

dan kemandirian sosial tanpa meninggalkan identitas religious (Kurniawan 2025; Suryani et al. 

2023).  

Pesantren di Indonesia sejak abad ke-19 berfungsi bukan hanya sebagai lembaga 

pendidikan agama, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial (Shapiah 2024). Kurikulumnya 

kini berkembang dengan mengintegrasikan pendidikan moral, keterampilan praktis, dan 

pembinaan karakter (Noorhayati 2017). Dengan demikian, pesantren memiliki potensi besar 

dalam mencetak perempuan yang religius, mandiri, dan berdaya saing.  

Dalam kajian feminisme, berbagai model pemberdayaan perempuan telah berkembang 

dengan orientasi dan pendekatan yang beragam ada yang menekankan kesetaraan hak dan akses 

terhadap sumber daya publik, ada pula yang menyoroti struktur kekuasaan patriarki serta 

perjuangan sosial perempuan di ruang publik. Meskipun model-model tersebut memberikan 

kontribusi penting dalam memperjuangkan hak perempuan, sebagian besar lahir dari konteks 

sosial dan kultural Barat yang berbeda dengan realitas masyarakat Muslim Indonesia. Oleh 

karena itu, pesantren menghadirkan paradigma pemberdayaan yang khas, yaitu pemberdayaan 

yang berakar pada nilai-nilai Islam dan kearifan lokal pesantren.  

Pendekatan ini tidak berfokus pada konfrontasi gender, melainkan menekankan 

keseimbangan antara spiritualitas, moralitas, dan tanggung jawab sosial sebagai landasan 

utama bagi perempuan untuk berdaya secara utuh dan kontekstual dalam masyarakat. Dengan 

demikian, pendekatan pemberdayaan perempuan di pesantren dapat dipahami sebagai bentuk 

sintesis antara nilai-nilai religius dan kesadaran sosial. Pesantren tidak menolak prinsip 

keadilan dan kesetaraan yang diusung feminisme, tetapi menafsirkan kembali konsep 

pemberdayaan tersebut dalam bingkai spiritual dan moral Islam. Melalui pendidikan, 

keteladanan, serta penguatan komunitas, pesantren berupaya menciptakan ruang pemberdayaan 

yang tidak menegasikan kodrat dan peran keagamaan perempuan, melainkan justru 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

424 

 

menempatkannya sebagai subjek aktif dalam pembangunan sosial dan spiritual masyarakat 

Muslim. 

Namun, sebagian besar penelitian tentang perempuan di pesantren masih didominasi 

oleh perspektif feminisme Barat yang menempatkan relasi gender dalam kerangka konflik 

kekuasaan dan ketimpangan struktural. Salah satu dari buku Robinson (2008) menafsirkan 

gerakan perempuan Islam dalam kerangka demokrasi dan resistensi terhadap hegemoni laki-

laki. Meskipun memberikan kontribusi penting dalam kajian gender, pendekatan semacam ini 

kurang mengakomodasi dimensi spiritual, sosial, dan kultural khas Islam Pesantren yang justru 

menjadi landasan kehidupan pesantren (Prastiwi and Farihah 2024). Selain ini, penelitian yang 

dilakukan oleh (kurnia & Hakim 2025) menguraikan sebuah model interaksi komunikasi dapat 

memperdayakan perempuan dengan memberikan dukungan kepada perempuan dalam hal 

pendidikan, sosial, dan kontibusi yang luas dalam masyarakat.  

Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy merupakan contoh pesantren yang 

menerapkan model pemberdayaan perempuan berbasis Tradisi Pesantren  melalui program 

tahfiz Al-Qur’an, pengajian kitab kuning, tradisi Maulid Nabi, serta keteladanan Ibu Nyai 

sebagai figur sentral. Ibu Nyai tidak hanya berperan sebagai pengasuh spiritual, tetapi juga 

sebagai pemimpin sosial-ekonomi yang menjembatani nilai tradisional pesantren dengan 

kebutuhan masyarakat modern (Auladina and Asy 2025). Pendekatan ini sejalan dengan konsep 

pesantrenpreneur yang menekankan pentingnya kemandirian ekonomi dan spiritual 

perempuan (Miftahul Ainiyah and Luluk Hanifah 2024).   

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: Mendeskripsikan 

model pemberdayaan perempuan berbasis pesantren di Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati 

Ba’alawy, Menganalisis peran Ibu Nyai sebagai figur kepemimpinan transformasional dalam 

membangun kemandirian spiritual, intelektual, dan sosial-ekonomi santriwati, serta 

Mengaitkan temuan empiris dengan teori Modal Sosial dan Empowerment Theory (Perkins and 

Zimmerman 1995; Robert D Putnam 2009) untuk merumuskan model konseptual 

Empowerment Berbasis  

Pesantren. Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual terhadap 

pengembangan kajian sosiologi pendidikan dan gender Islam melalui pengenalan model 

“Empowerment Berbasis Pesantren” sebuah pendekatan yang menekankan keseimbangan 

antara nilai spiritual, sosial, dan ekonomi sebagai basis pemberdayaan perempuan dalam 

konteks tradisi pesantren.  

  



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

425 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus untuk 

mengkaji model pemberdayaan perempuan di Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy. 

Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami fenomena secara 

mendalam dan kontekstual melalui interaksi langsung dengan subjek penelitian. Lokasi 

penelitian dipilih secara purposive, yaitu Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy yang 

diasuh oleh seorang perempuan (Ibu Nyai), yang berperan penting dalam membentuk 

kemandirian dan kepemimpinan santriwati melalui berbagai program pendidikan dan kegiatan 

keagamaan.  

Teknik pengumpulan data meliputi: Observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat 

langsung dalam aktivitas keseharian pondok dengan menetap sementara di pondok selama 

magang sebagai santri dan ikut membantu guru SMP; Wawancara mendalam, dilakukan 

terhadap delapan informan kunci yang terdiri dari pengasuh, pembina, pengurus santri 

perempuan, pak lurah pesantren, serta petugas koperasi dan kantin; Dokumentasi, berupa 

pengumpulan foto, catatan kegiatan, dan arsip yang mendukung analisis. Analisis data 

dilakukan dengan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi empat tahap: 

pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Pahleviannur 

2023).  

Reduksi data dilakukan secara simultan selama pengumpulan data untuk menyaring 

informasi yang relevan. Penyajian data disusun dalam bentuk naratif deskriptif untuk 

menunjukkan pola-pola, keteraturan, serta makna-makna sosial yang muncul. Selanjutnya, 

penarikan kesimpulan dilakukan melalui interpretasi mendalam terhadap fenomena yang 

ditemukan di lapangan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy di Kecamatan Gunungpati, Kota 

Semarang, merupakan pesantren unggulan yang berpengaruh dalam bidang pendidikan 

keagamaan dan pemberdayaan masyarakat. Didirikan pada tahun 2009 oleh almaghfurlah KH. 

Drs. Muhammad Masroni bin Ahmad Sujak bin Muhammad Yusuf, pesantren ini melanjutkan 

tradisi pesantren yang mengintegrasikan nilai spiritual, sosial, dan kemandirian ekonomi. 

Setelah beliau wafat, kepemimpinan dilanjutkan oleh istrinya, Ibu Nyai, yang menjadi tokoh 

sentral dalam mengembangkan visi pesantren secara transformasional. 

Temuan ini memperlihatkan bahwa pesantren tidak hanya berperan sebagai lembaga 

pendidikan agama, tetapi juga sebagai pusat pemberdayaan sosial dan ekonomi perempuan. 

Hal ini sejalan dengan konsep Empowerment Theory (Perkins and Zimmerman 1995), di mana 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

426 

 

pemberdayaan berarti meningkatkan kemampuan individu untuk mengontrol sumber daya dan 

keputusan yang memengaruhi hidupnya. Dalam konteks pesantren, Ibu Nyai menjadi fasilitator 

utama proses ini melalui pendidikan, kewirausahaan, dan pembinaan spiritual.  

Model Pemberdayaan Perempuan di Pondok Pesantren  

Berdasarkan temuan penelitian, pesantren ini mengembangkan empat pilar 

pemberdayaan: (1)Pemberdayaan spiritual melalui tahfiz Al-Qur’an, (2) Pemberdayaan 

intelektual melalui kitab kuning, (3)Pemberdayaan sosial-budaya melalui tradisi Maulid Nabi, 

(4) Pemberdayaan kepemimpinan melalui keteladanan Ibu Nyai. Keempat pilar ini saling 

berkelindan membentuk integrasi antara aspek spiritual, intelektual, sosial, dan ekonomi yang 

melahirkan santriwati berkarakter religius, berilmu, dan mandiri. Dalam perspektif Modal 

Sosial (Robert D Putnam 2009). keempatnya menciptakan trust, norms, dan networks yang 

memperkuat solidaritas komunitas pesantren dan menopang keberhasilan program 

pemberdayaan. 

1. Pemberdayaan Spiritual melalui  Tahfiz Al- Qur’an 

Menurut al-Zabîdi istilah tahfiz al-Qur’an berarti “menghafalkan Al-Qur’an di luar 

kepala” (istazharahu). Program tahfiz al-Qur’an di pesantren tidak hanya berorientasi pada 

kemampuan menghafal ayat-ayat Al-Qur’an, tetapi juga berfungsi sebagai pemberdayaan 

spiritual yang menanamkan kedisiplinan, keuletan, dan tanggung jawab personal bagi 

santriwati(Anita Sari Lubis 2022; Ma’mun 2019).  

 Temuan lapangan menunjukkan bahwa proses pemberdayaan spiritual di pesantren 

tidak hanya dilakukan melalui hafalan Al-Qur’an, tetapi juga melalui pembiasaan hidup yang 

mendukung kedisiplinan dan refleksi diri. Ning Odi (2025) menjelaskan dalam wawancaranya 

bahwa  “santriwati dibiasakan untuk menjauh dari distraksi dunia digital agar fokus pada 

kegiatan belajar dan mengaji”. Melalui bimbingan langsung dari pengasuh, santri dibiasakan 

menjaga hafalan dengan jadwal yang ketat, adab belajar yang konsisten, serta pembiasaan 

muraja’ah harian.  

Kegiatan ini berimplikasi langsung terhadap pembentukan keterampilan hidup (life 

skills). Santriwati belajar manajemen waktu melalui pembagian antara hafalan, pengajian, dan 

kegiatan domestik; mengembangkan konsentrasi serta daya tahan mental melalui latihan 

hafalan rutin; serta membangun keberanian dan keterampilan komunikasi religius saat 

menyetorkan hafalan dan berinteraksi dengan guru (Rochmat et al. 2022). Keterampilan-

keterampilan ini menjadi modal penting bagi perempuan pesantren untuk tampil percaya diri, 

berperan dalam kegiatan sosial-keagamaan, dan mandiri secara spiritual maupun sosial. 

 Selain aspek individual, kegiatan tahfiz juga memperkuat modal sosial (social capital) 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

427 

 

antar santriwati. Aktivitas tasmi’ (saling menyimak hafalan) menumbuhkan solidaritas dan 

kepercayaan, sehingga menciptakan ekosistem belajar kolaboratif yang saling menguatkan. 

Dengan demikian, program tahfiz Al-Qur’an di pesantren tidak hanya mencetak penghafal yang 

fasih, tetapi juga melahirkan perempuan yang berkarakter tangguh, berakhlak, dan memiliki 

keterampilan hidup yang relevan untuk kontribusi sosial dan dakwah di Masyarakat. 

 

 

Gambar 1. Kegiatan tahfiz santri perempuan di Pondok Pesantren (dokumentasi 

peneliti, 2025) 

2. Pemberdayaan Intelektual melalui  Kitab Kuning 

Pembelajaran kitab kuning menjadi sarana pemberdayaan intelektual bagi santriwati. 

Melalui metode sorogan dan bandongan, santriwati tidak hanya diajarkan membaca dan 

memahami teks klasik berbahasa Arab, tetapi juga dilatih untuk berpikir kritis dan bernalar 

secara mendalam. Kitab kuning membantu santri memahami konteks sosial dan moral Islam, 

sehingga lebih siap menghadapi dinamika perubahan sosial akibat modernisasi dan 

industrialisasi. Interaksi perempuan dengan kitab kuning memperkuat kemampuan analisis, 

membentuk kecakapan berdiskusi, serta menumbuhkan kesadaran keagamaan yang kokoh. 

Pendampingan langsung oleh Ibu Nyai menjadikan proses belajar lebih inklusif dan 

menumbuhkan rasa percaya diri santriwati dalam menyampaikan pendapat di ruang publik 

keagamaan (Amalia and Arifin 2018) 

Berdasarkan temuan wawancara dengan ibu Hajar (2025) menyatakan “Pedoman 

memahami Al-Qur’an harus disertai pemahaman terhadap ilmu-ilmu lain. Karena itu, kitab 

kuning menjadi pelengkap yang tidak dapat dipisahkan dari Al-Qur’an.” Kegiatan 

pembelajaran ini memiliki keterkaitan langsung dengan pengembangan keterampilan hidup 

(life skills) dan kesiapan sosial. Melalui aktivitas diskusi dan musyawarah kitab, santriwati 

 
 

 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

428 

 

dilatih mengelola waktu belajar yang padat, mengatur prioritas antara kegiatan akademik dan 

domestik, serta berlatih manajemen waktu yang baik. Dalam kegiatan koperasi atau kantin 

pesantren, santriwati juga belajar keterampilan negosiasi, tanggung jawab ekonomi, dan kerja 

sama tim, yang menjadi bekal penting untuk berperan di masyarakat (Anita Sari Lubis 2022).  

 Dalam perspektif modal sosial, kegiatan ini menciptakan hubungan belajar yang 

berbasis kepercayaan dan kolaborasi, yang memperkaya pengetahuan sekaligus memperkuat 

ikatan sosial antaranggota pesantren. Selain itu, keterlibatan aktif santriwati dalam forum 

bahtsul masail dan kegiatan khitobah melatih kemampuan komunikasi publik, kepemimpinan, 

serta keberanian mengambil keputusan. Nilai-nilai ini merupakan bentuk konkret soft skills 

yang berakar dari pembelajaran kitab kuning, di mana pengetahuan agama tidak hanya menjadi 

ilmu, tetapi juga diimplementasikan dalam kehidupan sosial dan ekonomi. Dengan demikian, 

kitab kuning di pesantren berfungsi ganda: sebagai instrumen penguatan intelektual keagamaan 

dan sebagai media pelatihan keterampilan hidup yang membekali santriwati untuk berperan 

aktif di masyarakat. 

 

 

Gambar 2. Kegiatan pengajian kitab kuning santri perempuan (dokumentasi peneliti, 2025) 

3. Pemberdayaan Sosial-Budaya melalui Tradisi Maulid Nabi  

Kegiatan Maulid Nabi di pesantren menjadi bagian dari pembentukan identitas sosial 

dan spiritual santriwati (Syam 2021). Melalui pembacaan Simtuddurar, Barzanji, dan kegiatan 

sholawat bersama, santriwati didorong untuk meneladani akhlak Nabi Muhammad SAW serta 

menumbuhkan rasa cinta kepada Rasul (Mustofa 2022). Selain aspek spiritual, pesantren juga 

mengembangkan pola pembinaan sosial-budaya yang menumbuhkan ketahanan mental 

santriwati melalui kegiatan bernuansa religius. Ning Odi (2025) menyebut bahwa “hiburan 

Islami dan kegiatan ziarah menjadi sarana menjaga semangat dan kebersamaan di tengah 

rutinitas belajar yang padat”  

Tradisi ini juga menjadi media ekspresi budaya Islam Pesantren yang memperkuat rasa 

 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

429 

 

kebersamaan, solidaritas, dan kepemimpinan kolektif di kalangan santri perempuan (Rizki 

Amanda Harahap et al. 2025). Lebih dari sekadar ritual spiritual, pembiasaan Maulid Nabi 

berfungsi sebagai media pembelajaran sosial dan pengembangan keterampilan hidup (life 

skills). Dalam setiap kegiatan maulidan, santriwati terlibat aktif dalam berbagai peran: 

menyusun acara, memimpin pembacaan sholawat, menjadi MC, menyiapkan konsumsi, serta 

mengatur dekorasi dan logistik kegiatan. Melalui proses ini, mereka mengembangkan 

keterampilan kepemimpinan, manajemen waktu, kerja sama tim, dan komunikasi publik. 

Selain itu, kegiatan Maulid Nabi juga menjadi wadah pelatihan organisasi dan tanggung 

jawab sosial. Santriwati belajar mengambil inisiatif, berkoordinasi dengan panitia, dan 

mengatur sumber daya secara mandiri bentuk nyata dari organizational skills dan problem-

solving abilities yang dibutuhkan ketika mereka kelak terjun ke masyarakat. Nilai gotong 

royong dan empati yang tumbuh dalam kegiatan ini mencerminkan prinsip social capital, di 

mana hubungan antaranggota komunitas pesantren dibangun atas dasar kepercayaan, 

kolaborasi, dan semangat kebersamaan (Robert D Putnam 2009).  Dengan demikian, 

pembiasaan Maulid Nabi di pesantren bukan hanya upaya pelestarian tradisi keagamaan, tetapi 

juga sarana pendidikan karakter dan pelatihan sosial yang melahirkan perempuan berdaya 

religius, komunikatif, dan siap berperan aktif di masyarakat.  

 

 

Gambar 3. Tradisi Maulid Nabi yang diikuti santri perempuan (dokumentasi peneliti, 2025) 

4. Pemberdayaan Kepemimpinan melalui Keteladanan Ibu Nyai 

Ibu Nyai berperan sebagai figur sentral dalam model pemberdayaan perempuan di 

Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy. Kepemimpinannya tidak hanya tampak dalam 

pengelolaan lembaga, tetapi juga melalui sikap disiplin, keikhlasan, dan kasih sayang terhadap 

santriwati yang membentuk keteladanan dan inspirasi bagi santri untuk berperan di masyarakat 

tanpa meninggalkan nilai-nilai keislaman (Prasmiwardana et al. 2025). Keteladanan ini 

 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

430 

 

membentuk role model kepemimpinan perempuan yang menginspirasi santri untuk berani 

mengambil peran di masyarakat tanpa meninggalkan nilai-nilai keislaman. Melalui jaringan 

sosial antara Ibu Nyai, santri, dan alumni, terbentuk social capital yang memperkuat karakter 

kepemimpinan perempuan yang partisipatif dan berorientasi sosial (Samsu et al. 2021).  

Hal ini sejalan dengan hasil wawancara bersama Ibu penjaga kantin (Februari 2025) 

yang menggambarkan sosok Ibu Nyai “seperti samudra”—menerima siapa pun yang datang 

dengan kasih sayang tanpa memandang latar belakang sosial. Sikap keterbukaan dan 

kemampuannya mendamaikan perbedaan mencerminkan kepemimpinan karismatik yang 

berlandaskan moral dan empati. Kepribadian ini menjadi sumber legitimasi spiritual yang 

menjaga stabilitas pesantren pasca wafatnya Abah Kiai. Seperti disampaikan ustazah, “ketika 

Abah meninggal, tidak terjadi goncangan di pondok dan semua tetap berjalan,” menunjukkan 

kuatnya modal kepercayaan (trust capital) yang dibangun melalui integritas kepemimpinan 

(Robert D Putnam 2009).  

Selain karisma spiritual, Ibu Nyai menanamkan nilai kemandirian ekonomi kepada 

santriwati dengan menasihati bahwa “perempuan harus punya usaha sendiri agar tidak 

tergantung pada suami.” Prinsip ini mencerminkan economic empowerment berbasis nilai 

Islam yang menekankan ta’awun (tolong-menolong) dan maslahah (kemanfaatan sosial). Dari 

sisi tanggung jawab sosial, Ibu Nyai menunjukkan sikap inklusif dengan merangkul jamaah 

lintas latar belakang dan menanamkan semangat kebangsaan melalui pembiasaan menyanyikan 

lagu Indonesia Raya dalam kegiatan pesantren, menggambarkan bentuk kepemimpinan sosial-

transformatif (Bass 1999; Fukuyama 2001).  

Keteladanan Ibu Nyai dalam role mode kepemimpinannya  mengintegrasikan dimensi 

karismatik, ekonomi, dan sosial, menjadikannya motor penggerak pemberdayaan perempuan 

pesantren. Kolaborasi antara pengasuh, santri, dan masyarakat membentuk bonding dan 

bridging social capital yang memperkuat ketahanan lembaga serta melahirkan generasi 

santriwati yang berdaya, mandiri, dan berkarakter kepemimpinan Islami. 

 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

431 

 

 

Gambar 4. Keteladanan Ibu Nyai dalam pembinaan santriwati (dokumentasi peneliti, 2025) 

5. Integrasi Modal Sosial dan Empowerment Theory 

Integrasi antara modal sosial dan empowerment theory menjadi kunci utama untuk 

memahami bagaimana proses pemberdayaan perempuan berlangsung di Pondok Pesantren 

Sunan Gunung Jati Ba’alawy. Kedua konsep ini saling melengkapi: modal sosial menjelaskan 

bagaimana hubungan, kepercayaan, dan jaringan antarwarga pesantren menjadi landasan bagi 

terciptanya lingkungan yang suportif, sedangkan empowerment theory menjelaskan bagaimana 

Perempuan dalam hal ini santriwati mengalami proses penguatan diri dari aspek spiritual, 

intelektual, dan sosial. Dengan menggabungkan keduanya, kita dapat melihat bahwa pesantren 

bukan hanya tempat belajar agama, tetapi juga ruang pemberdayaan yang hidup, dinamis, dan 

memiliki struktur sosial yang sangat mendukung pertumbuhan santrinya. 

Dalam kehidupan sehari-hari, santriwati hidup dalam lingkungan yang penuh dengan 

interaksi sosial, mulai dari kegiatan tahfiz, musyawarah kitab, hingga kegiatan Maulid Nabi. 

Interaksi yang terus-menerus ini membentuk modal sosial dalam bentuk kepercayaan, rasa 

kebersamaan, norma, dan tradisi bersama yang menjadikan pesantren sebagai komunitas yang 

solid. Modal sosial yang kuat ini tercermin dari bagaimana santri saling menyimak hafalan, 

saling mengingatkan, bekerja sama dalam kegiatan, dan mematuhi aturan pesantren. Nilai-nilai 

seperti gotong royong, keikhlasan, dan rasa tanggung jawab tertanam secara alamiah dalam diri 

santri karena mereka hidup dalam sistem yang menekankan nilai-nilai tersebut setiap hari. 

Dari sisi teori pemberdayaan, kondisi sosial semacam ini memberikan ruang bagi 

santriwati untuk mengalami proses penguatan diri. Ketika mereka berhasil menyelesaikan 

setoran hafalan, mengikuti pengajian kitab kuning, atau tampil memimpin kegiatan Maulid 

Nabi, mereka tidak hanya memperoleh ilmu, tetapi juga membangun kepercayaan diri, 

kemampuan berkomunikasi, kedisiplinan, dan keberanian mengambil peran. Proses ini 

menggambarkan inti dari pemberdayaan: yaitu perubahan internal seseorang untuk menjadi 

  



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

432 

 

lebih kuat, mampu mengambil keputusan, dan mampu berperan dalam lingkungan sosial. 

Tahfiz al-Qur’an, misalnya, bukan sekadar kegiatan menghafal, tetapi juga sarana 

pembentukan karakter. Rutinitas muraja’ah, ketekunan untuk menjaga hafalan, serta 

keberanian untuk menyetorkan hafalan kepada guru melatih santri untuk disiplin, percaya diri, 

dan memiliki pengendalian diri. Modal sosial dalam bentuk dukungan teman-teman satu kamar, 

kerja sama saat menyimak hafalan, serta bimbingan dari ustazah menjadi ruang yang aman dan 

kondusif untuk proses pemberdayaan ini. 

Begitu pula dalam pembelajaran kitab kuning. Kegiatan ini membangun modal sosial 

dalam bentuk jaringan intelektual antara guru dan santri, serta antara sesama santri. Budaya 

musyawarah, diskusi kitab, dan bertanya kepada ustazah adalah tradisi yang menguatkan norma 

akademik dalam pesantren. Melalui kegiatan tersebut, santriwati belajar berpikir kritis, 

memahami konteks sosial agama, serta berani menyampaikan pendapat. Hal ini sejalan dengan 

proses pemberdayaan yang menekankan kemampuan memahami lingkungan sosial dan 

meningkatkan kapasitas intelektual sebagai modal hidup di masyarakat. 

Tradisi Maulid Nabi juga menjadi contoh integrasi modal sosial dan pemberdayaan. 

Kegiatan ini menciptakan rasa kebersamaan dan solidaritas antar santri, yang merupakan 

bentuk modal sosial budaya. Santri yang terlibat sebagai panitia, pembaca sholawat, pembawa 

acara, atau penanggung jawab dekorasi belajar bekerja sama, mengatur waktu, mengelola 

acara, dan memimpin kelompok. Melalui pengalaman ini, mereka terlatih untuk berorganisasi 

dan mengambil keputusan dua hal yang menjadi inti dari pemberdayaan sosial. 

Peran Ibu Nyai menjadi contoh paling kuat dari integrasi modal sosial dan 

empowerment. Sosok Ibu Nyai tidak hanya dipandang sebagai pemimpin, tetapi juga sebagai 

panutan moral, tempat santri mencari nasihat, dan figur yang menjaga stabilitas pesantren. 

Kepercayaan yang besar dari santri kepada Ibu Nyai merupakan bentuk modal sosial yang 

sangat penting. Melalui nasihat, bimbingan, dan keteladanan, Ibu Nyai membentuk kepribadian 

santri perempuan: sabar, mandiri, berani, dan memiliki akhlak yang baik. Pengaruh 

kepemimpinannya menjadikan proses pemberdayaan santri lebih efektif, karena mereka meniru 

langsung perilaku, sikap, dan nilai-nilai yang ditunjukkan oleh Ibu Nyai. 

Selain itu, Ibu Nyai juga menjembatani pesantren dengan masyarakat luar melalui 

pengajian, kegiatan sosial, serta hubungan dengan jamaah dan alumni. Jaringan inilah yang 

disebut sebagai bridging social capital. Jaringan ini penting untuk pemberdayaan karena 

memberikan gambaran kepada santri bahwa mereka memiliki akses yang lebih luas setelah 

keluar dari pesantren. Mereka dapat terlibat dalam kegiatan dakwah, pendidikan anak-anak, 

atau komunitas sosial karena mereka telah dibentuk dalam jaringan sosial yang mayoritas 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

433 

 

berorientasi pada nilai-nilai keagamaan dan kemaslahatan. 

Dengan melihat keseluruhan proses ini, dapat dipahami bahwa modal sosial 

memberikan “lahan subur” yang memungkinkan pemberdayaan perempuan tumbuh secara 

alami. Tanpa modal sosial yang kuat kepercayaan, kedekatan emosional, kebersamaan, dan 

kepatuhan terhadap nilai-nilai pesantren pemberdayaan tidak akan berjalan efektif. Demikian 

pula, tanpa proses pemberdayaan yang aktif melalui kegiatan belajar, kegiatan sosial, dan 

keteladanan pemimpin modal sosial hanya akan menjadi budaya yang tidak menghasilkan 

perubahan nyata pada diri santri. 

Karena itu, integrasi modal sosial dan empowerment theory menjelaskan bahwa 

pemberdayaan perempuan di pesantren berlangsung melalui alur yang sangat alami: santri 

hidup dalam lingkungan yang mendukung (modal sosial), kemudian mereka bertumbuh 

melalui pengalaman spiritual, intelektual, dan sosial (empowerment), dan pada akhirnya 

mereka menjadi perempuan yang siap berperan di masyarakat. Model integrasi seperti ini tidak 

hanya relevan bagi pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy, tetapi juga dapat menjadi rujukan 

bagi pesantren atau lembaga pendidikan Islam lainnya dalam mengembangkan program 

pemberdayaan perempuan yang berbasis tradisi, nilai agama, dan kebersamaan komunitas. 

Pentingnya Model Pemberdayaan Perempuan dalam Konteks Pesantren 

Model pemberdayaan perempuan yang diterapkan di Pondok Pesantren Sunan Gunung 

Jati Ba’alawy memiliki signifikansi strategis dalam membentuk kemandirian, spiritualitas, dan 

kepemimpinan perempuan. Berdasarkan Empowerment Theory (Perkins and Zimmerman 

1995), pemberdayaan merupakan proses multidimensi yang menekankan kemampuan individu 

dan kelompok untuk memperoleh kendali atas kehidupannya, mengembangkan potensi diri, 

serta berpartisipasi aktif dalam proses sosial. Dalam konteks pesantren, pemberdayaan 

perempuan diwujudkan melalui proses pendidikan agama, keteladanan moral, dan pembiasaan 

kegiatan keagamaan yang membentuk kepercayaan diri dan tanggung jawab sosial santriwati.  

Wawancara dengan Ibu Nyai (2025) menyatakan “dasar semua perjalanan hidup itu 

harus punya akhlak walaupun ilmunya setinggi langit”,  bahwa dasar seluruh perjalanan hidup 

santriwati harus bertumpu pada akhlak, karena ilmu tanpa akhlak tidak akan membawa 

keberkahan. Menurut beliau sebagaimana yang dikatakan Abah Lutfi (Ibu Nyai, 2025) 

“Sarjana Al-Qur’an sudah cukup sebagai bekal untuk kehidupan dunia dan akhirat.” Jadi 

pembelajaran Al-Qur’an tidak hanya bertujuan meningkatkan kemampuan membaca, tetapi 

juga menumbuhkan pemahaman dan pengamalan nilai-nilainya sebagai pedoman hidup. 

Kegiatan tahfiz bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi juga menjadi sarana pembentukan 

kesadaran moral dan spiritual yang mengarahkan perilaku santri dalam kehidupan sosial. Lebih 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

434 

 

lanjut, pendidikan kitab kuning di pesantren menjadi fondasi intelektual yang membentuk nalar 

kritis dan pemahaman keagamaan yang mendalam.  

Hal ini sejalan dengan pandangan Ibu Hajar (2025) yang menyatakan “Tahfidzul Qur’an 

merupakan ciri khas penting pesantren yang menanamkan nilai spiritual dan intelektual bagi 

santri perempuan. Menghafal Al-Qur’an dianggap sangat penting karena perempuan kelak 

berperan sebagai madrasatul ula (pendidik pertama) bagi anak-anaknya. Untuk memperdalam 

pemahaman terhadap isi Al-Qur’an, santriwati juga diajarkan kitab kuning seperti nahwu, 

sharaf, tafsir, dan fikih. Selain itu, kegiatan khitobah melatih kemampuan komunikasi dan 

kepemimpinan agar santri siap berperan di masyarakat. Pembinaan tersebut mencerminkan 

penghormatan Islam terhadap martabat perempuan dengan tujuan melahirkan generasi yang 

berilmu, berakhlak, dan mandiri” 

Kegiatan Maulid Nabi dan tradisi keagamaan lain juga berperan penting dalam 

memperkuat identitas spiritual sekaligus modal sosial santriwati. Tradisi ini menumbuhkan 

solidaritas, rasa memiliki, serta memperkuat jaringan sosial antaranggota komunitas pesantren. 

Melalui kegiatan tersebut, nilai-nilai tradisi pesantren seperti kebersamaan, kesederhanaan, dan 

penghormatan terhadap guru—terinternalisasi secara alami dalam diri santriwati.  

Dengan demikian, pentingnya model pemberdayaan perempuan di pesantren terletak 

pada kemampuannya memadukan dimensi spiritual, intelektual, dan sosial dalam satu sistem 

pendidikan yang kontekstual. Pesantren berfungsi bukan hanya sebagai lembaga pendidikan 

agama, tetapi juga sebagai ruang transformasi sosial yang mencetak perempuan berilmu, 

berakhlak, dan berdaya saing. Model ini relevan untuk dikembangkan sebagai alternatif 

pemberdayaan perempuan berbasis nilai tradisi pesantren yang adaptif terhadap tantangan 

zaman tanpa mengabaikan akar tradisi keislaman. 

Faktor Pendukung dan Penghambat Pemberdayaan Perempuan  

Proses pemberdayaan perempuan di Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy 

tidak terlepas dari berbagai faktor pendukung dan penghambat yang memengaruhi efektivitas 

pelaksanaannya. Faktor-faktor ini berperan penting dalam menentukan keberhasilan 

pembinaan santriwati, baik dari aspek spiritual, intelektual, maupun sosial. 

1. Faktor Penghambat 

Berdasarkan hasil wawancara dengan pengasuh dan pengurus pondok, ditemukan 

sejumlah kendala yang dihadapi dalam proses pembinaan santriwati. Pertama, terdapat 

perbedaan karakter dan latar belakang santri yang cukup beragam—mulai dari yang rajin, 

malas, pendiam, hingga aktif berbicara—sehingga membutuhkan pendekatan pembinaan yang 

berbeda-beda. Kondisi ini seringkali menyebabkan proses pembinaan menjadi kurang efektif 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

435 

 

apabila tidak disertai strategi pedagogis yang adaptif. 

Kedua, keterbatasan sarana dan prasarana, seperti fasilitas mandi dan ruang belajar, turut 

memengaruhi efisiensi waktu kegiatan. Antrian panjang di waktu tertentu menyebabkan 

keterlambatan aktivitas santri, sementara padatnya jadwal harian—yang dimulai sejak pagi 

hingga malam—membuat santri kesulitan mengatur waktu antara belajar, ibadah, dan kegiatan 

mandiri. Ketiga, faktor eksternal juga menjadi tantangan, khususnya bagi santri yang 

menempuh pendidikan formal di luar pesantren. Pembagian waktu antara sekolah dan kegiatan 

pondok sering mengurangi fokus mereka terhadap hafalan Al-Qur’an dan pembelajaran kitab 

kuning. Hal ini menyebabkan munculnya fluktuasi motivasi; sebagian santri menunjukkan 

semangat tinggi, sementara yang lain mengalami penurunan motivasi yang memerlukan 

pendampingan intensif dan berkelanjutan. 

2. Faktor Pendukung 

Di sisi lain, terdapat sejumlah faktor yang memperkuat keberhasilan program 

pemberdayaan di pesantren. Pertama, pendekatan personal dari pengasuh dan pengurus 

pesantren menjadi aspek utama yang menopang pembinaan santri. Pengasuh menggunakan 

metode dialog, nasihat, dan musyawarah internal (sidang) untuk membantu santri 

merefleksikan tujuan belajar dan memperbaiki perilaku.  Kedua, adanya sistem pengawasan 

dan evaluasi yang ketat terhadap target hafalan Al-Qur’an menjadi instrumen kontrol yang 

efektif. Pondok menetapkan standar capaian yang jelas dan melakukan evaluasi rutin setiap 

tahun untuk menilai perkembangan santri. 

Ketiga, lingkungan pesantren yang kondusif dan dukungan kuat dari ustazah serta 

pengurus berperan penting dalam membangun motivasi belajar. Teladan yang diberikan oleh 

para pembimbing perempuan memperkuat aspek keteladanan dan kedisiplinan santriwati. 

Selain itu, sistem keamanan pondok yang tertib dan teratur, serta adanya pos penjagaan aktif, 

turut mendukung suasana belajar yang aman dan nyaman. Keempat, dukungan eksternal seperti 

partisipasi orang tua dan masyarakat sekitar juga menjadi faktor signifikan. Orang tua berperan 

memberikan motivasi dan dukungan moral bagi anak-anak mereka, sedangkan masyarakat 

turut memberikan ruang bagi santriwati untuk berpartisipasi dalam kegiatan sosial-keagamaan. 

Dukungan kolektif ini menunjukkan bahwa pemberdayaan di pesantren tidak hanya 

berlangsung di dalam lingkungan pondok, tetapi juga didukung oleh jejaring sosial yang lebih 

luas. 

  



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

436 

 

PENUTUP  

Simpulan  

Penelitian ini menemukan bahwa model pemberdayaan perempuan di Pondok Pesantren 

Sunan Gunung Jati Ba’alawy bersifat holistik dan integratif, mencakup empat dimensi utama: 

spiritual, intelektual, sosial-budaya, dan kepemimpinan. Melalui program tahfiz al-Qur’an, 

pembelajaran kitab kuning, tradisi Maulid Nabi, serta keteladanan Ibu Nyai, pesantren berhasil 

membentuk santriwati yang berakhlak, berpengetahuan, mandiri, dan berjiwa kepemimpinan. 

Keberhasilan model ini ditopang oleh kuatnya modal sosial berupa kepercayaan (trust), 

solidaritas, dan jejaring kolaboratif antaranggota komunitas pesantren. 

Secara teoretis, temuan ini memperkuat konsep Modal Sosial Putnam (2009) mengenai 

pentingnya trust dan networks dalam membangun komunitas berdaya, serta memperluas 

penerapan Empowerment Theory Zimmerman (1995) pada konteks pendidikan Islam 

tradisional. Secara praktis, model pemberdayaan ini menawarkan alternatif bagi lembaga 

pesantren dan pendidikan Islam lainnya untuk mengembangkan strategi pemberdayaan 

perempuan yang berakar pada nilai-nilai Islam Nusantara—yakni keseimbangan antara 

spiritualitas, kemandirian ekonomi, dan tanggung jawab sosial. 

Saran  

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi model pemberdayaan 

perempuan pesantren di berbagai konteks regional agar diperoleh komparasi pola dan 

efektivitasnya. Kajian mendalam tentang peran Ibu Nyai dalam perspektif kepemimpinan 

transformasional serta analisis dampak ekonomi dan sosial dari program pesantrenpreneur juga 

perlu dikembangkan. Secara konseptual, penelitian ini memperkaya literatur pemberdayaan 

perempuan Islam dengan memperkenalkan model “Empowerment Berbasis Pesantren”, yang 

menekankan sinergi antara kekuatan spiritual, sosial, dan ekonomi sebagai basis pemberdayaan 

perempuan di era modern. 

DAFTAR PUSTAKA 

Amalia, Viki, and Zainal Arifin. 2018. “Kepemimpinan Nyai Dalam Memelihara Kajian Kitab 

Kuning Di Ma’had Aly Nurul Jadid Probolinggo.” MANAGERIA: Jurnal Manajemen 

Pendidikan Islam 3(2):215–30. doi:10.14421/manageria.2018.32-01. 

Anita Sari Lubis. 2022. “Analisis Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an Di Pondok Pesantren 

Tahfizh Wadi Al-Qur’an Kota Padangsidimpuan.” Skripsi, UIN Syekh Ali Hasan Ahmad 

Addary Padangsidimpuan 1–13. 

Anuradha et.al. 2025. “The Role of Women’s Empowerment in Advancing Sustainable 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

437 

 

Development: A Bibliometric Analysis of Contributions to the SDG Agenda.” Journal of 

Informatics Education and Research 5(3):742–58. doi:10.52783/jier.v5i3.3281. 

Auladina, Adinda Maula, and Hasyim Asy. 2025. “Model Kepemimpinan Transformasional 

Pada Pemimpin Perempuan : Studi Kasus Pemberdayaan Perempuan.” 5:4391–99. 

Bass, Bernard M. 1999. “Two Decades of Research and Development in Transformational 

Leadership.” European Journal of Work and Organizational Psychology 8(1):9–32. 

doi:10.1080/135943299398410. 

Fukuyama, Francis. 2001. “Social Capital, Civil Society and Development.” Third World 

Quarterly 22(1):7–20. doi:10.1080/713701144. 

kurnia & Hakim 2025. n.d. “Communication Model of Women’s Empowerment in Islamic 

Boarding Schools.” 1(1):90–95. 

Kurniawan, Satunggale. 2025. “Examining the Role of Religion in Increasing the Quality of 

Life of Women in the Muslim World in the Tanggulangin, Sidoarjo.” Prosperity: Journal 

of Society and Empowerment 5(1):83–99. doi:10.21580/prosperity.v5i1.25946. 

Kurniawati, Ani, and Evi Muafiah. 2023. “Kesetaraan Dan Keadilan Gender Dalam 

Lingkungan Pesantren.” Excelencia: Journal of Islamic Education & Management 

3(01):25–36. doi:10.21154/excelencia.v3i01.1478. 

Ma’mun, Sukron. 2019. “Metode Tahfiz Al-Qur’an Qur’ani.” Institut Ptiq Jakarta 7. 

Miftahul Ainiyah, and Luluk Hanifah. 2024. “Pemberdayaan Ekonomi Perempuan Madura 

Berbasis Pesantrenpreneur Dan Sosiopreneur.” El-Iqthisadi Jurnal Hukum Ekonomi 

Syariah Fakultas Syariah Dan Hukum 6:134–53. doi:10.24252/el-iqthisady.vi.52308. 

Mustofa, Fajar. 2022. “TRADISI PEMBACAAN MAULID AL-BARZANJI SKRIPSI 

Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin , Adab Dan Humaniora UIN Prof . K . H . 

Saifuddin Zuhri Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana Humaniora 

( S . Hum ) Oleh : PROGRAM STUDI SEJARAH PERADABAN I.” 02. 

Noorhayati, Siti Mahmudah. 2017. “Pemikiran Islam Terhadap Gender Dan Pemberdayaan 

Perempuan (Studi Pemikiran Dan Model Pemberdayaan Nyai Di Pondok Pesantren Nurul 

Jadid Paiton).” Akademika : Jurnal Pemikiran Islam 22(2):219–44. 

doi:10.32332/akademika.v22i2.953. 

Pahleviannur, et al. Book. 2023. Metodelogi Penelitian Kualitatif. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

438 

 

Perkins, Douglas D., and Marc A. Zimmerman. 1995. “Empowerment Theory, Research, and 

Application.” American Journal of Community Psychology 23(5):569–79. 

doi:10.1007/BF02506982. 

Prasmiwardana, Yuwono Dimas, Etik Rahmawati, Hakimul Ikhwan, Amanda Elista, and Al 

Mufakkir Budiman. 2025. “Women Leadership in Navigating Self-Sufficient 

Transformational and Transactional Leadership in an Islamic Context.” Leadership and 

Policy in Schools 00(00):1–16. doi:10.1080/15700763.2025.2496219. 

Prastiwi, Dera Emilia, and Irzum Farihah. 2024. “Women Ulema’s Perceptions of Efforts to 

Resolve Patriarchal Hegemony in Pesantren.” Buana Gender: Jurnal Studi Gender Dan 

Anak 9(1):26–34. doi:10.22515/bg.v9i1.8170. 

Rizki Amanda Harahap, Mara Halim, Almadani Almadani, Fitria Sari Harahap, and Alwi 

Murad Sofi Hasibuan. 2025. “Islam Nusantara Dan Pendidikan Agama.” Reflection : 

Islamic Education Journal 2(2):91–102. doi:10.61132/reflection.v2i2.657. 

Robert D Putnam. 2009. “Bowling Alone : America ’ s Declining Social Capital.” 1(1995):1–

9. 

Robinson, Kathryn. 2008. Gender, Islam and Democracy in Indonesia. 

Rochmat et al. 2022. “Islamic Boarding School Educational Values in Efforts to Realize 

Student Life Skills at University of Darussalam Gontor.” International Journal of 

Educational Qualitative Quantitative Research 1(2):6–15. doi:10.58418/ijeqqr.v1i2.18. 

Samsu, Samsu, Martin Kustati, David D. Perrodin, Mahyudin Ritonga, Muhammad Kosim, 

Rusmini Rusmini, and Suwendi Suwendi. 2021. “Community Empowerment in Leading 

Pesantren: A Research of Nyai’s Leadership.” International Journal of Evaluation and 

Research in Education 10(4):1237–44. doi:10.11591/IJERE.V10I4.21833. 

Shapiah. 2024. “Transformasi Pesantren Di Indonesia: Peran Dalam Pendidikan Islam, 

Nasionalisme, Dan Perubahan Sosial.” 12(3):1001–10. 

Suryani, Adi, Moh Saifulloh, Siti Zahrok, Soedarso, Zainul Muhibbin, and Eka Dian Savitri. 

2023. “Encouraging Factors For Women’s Empowerment In Community Care And Social 

Work.” Aplikasi Administrasi: Media Analisa Masalah Administrasi 26(2):154–69. 

doi:10.30649/aamama.v26i2.221. 

Syam, N. 2021. “Upacara Liminalitas Di Indonesia: Upacara Kenegaraan, Keislaman Dan 

Tradisi Nusantara.” 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

439 

 

http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/2397/%0Ahttp://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/239

7/1/Nur Syam_book_Upacara Liminalitas di Indonesia.pdf. 

Kurnia, W. (2023). Model Komunikasi Pemberdayaan Perempuan Di Pondok Pesantren 

Qur'anan'Arobiyya (Doctoral dissertation, IAIN Kediri). 

 


