JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

MODEL PEMBERDAYAAN PEREMPUAN BERBASIS PESANTREN: STUDI
KASUS PONDOK PESANTREN SUNAN GUNUNG JATI BA’ALAWY

Atika Sri Devi!, Moh. Yasir Alimi?

Pendidikan Sosiologi dan Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial dan IImu Politik, Universitas Negeri
Semarang™

Email: atikasridevi54@students.unnes.ac.id®, yasir.alimi@mail.unnes.ac.id?

Abstract

This study aims to analyze the pesantren-based women's empowerment model at the Sunan Gunung Jati
Ba'alawy Islamic Boarding School and examine the strategic role of Ibu Nyai as a central figure in building the
spiritual, intellectual, and social independence of female students. The research uses a descriptive qualitative
approach with a case study method, through data collection techniques in the form of in-depth interviews,
participatory observation, and documentation. The results show that women's empowerment in this Islamic
boarding school is implemented through four main pillars, namely: (1) spiritual empowerment through the Al-
Qur'an memorization program, which fosters discipline and religious character; (2) intellectual empowerment
through the study of classical Islamic texts, which trains critical thinking and reasoning; (3) socio-cultural
empowerment through the Maulid Nabi tradition, which builds solidarity and collective leadership; and (4)
leadership empowerment through the example set by Ibu Nyai, who combines charismatic, economic, and social
responsibility values. This model reflects an alternative form of empowerment based on Islamic values and Islamic
boarding school wisdom that is adaptive to the challenges of the times. Pesantren not only serve as religious
educational institutions, but also as spaces for social transformation that prepare women to be empowered,
independent, Islamic in character, and ready to contribute to sustainable community development.
Keywords: Women's empowerment, Islamic boarding schools, Ibu Nyai, charismatic leadership, social capital

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis model pemberdayaan perempuan berbasis pesantren di
Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy serta menelaah peran strategis Ibu Nyai sebagai figur sentral
dalam membangun kemandirian spiritual, intelektual, dan sosial santriwati. Penelitian menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif dengan metode studi kasus, melalui teknik pengumpulan data berupa wawancara mendalam,
observasi partisipatif, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemberdayaan perempuan di
pesantren ini diimplementasikan melalui empat pilar utama, yaitu: (1) pemberdayaan spiritual melalui program
tahfiz Al-Qur’an yang menumbuhkan disiplin dan karakter religius; (2) pemberdayaan intelektual melalui
pembelajaran kitab kuning yang melatih berpikir kritis dan bernalar; (3) pemberdayaan sosial-budaya melalui
tradisi Maulid Nabi yang membangun solidaritas dan kepemimpinan kolektif; serta (4) pemberdayaan
kepemimpinan melalui keteladanan Ibu Nyai yang memadukan nilai karismatik, ekonomi, dan tanggung jawab
sosial. Model ini mencerminkan alternatif pemberdayaan berbasis nilai Islam dan kearifan pesantren yang adaptif
terhadap tantangan zaman. Pesantren tidak hanya berperan sebagai lembaga pendidikan agama, tetapi juga sebagai
ruang transformasi sosial yang menyiapkan perempuan berdaya, mandiri, berkarakter Islami, dan siap
berkontribusi dalam pembangunan masyarakat berkelanjutan.
Kata Kunci: Pemberdayaan perempuan; pesantren; Ibu Nyai; kepemimpinan karismatik; modal sosial

[[ Submitted: 16 November 2025 [[ Accepted: 23 Desember 2025 [[ Published: 23 Desember 2025

422


mailto:atikasridevi54@students.unnes.ac.id
mailto:yasir.alimi@mail.unnes.ac.id

JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

PENDAHULUAN
Pemberdayaan perempuan merupakan isu sentral dalam pembangunan berkelanjutan

karena berkaitan langsung dengan peningkatan kualitas hidup, keadilan sosial, dan partisipasi
perempuan dalam berbagai bidang kehidupan (Anuradha et.al 2025). Dalam konteks global,
pemberdayaan sering dikaitkan dengan nilai-nilai modern dan liberal dari tradisi Barat. Namun,
dalam konteks Indonesia, wacana kesetaraan gender (Kurniawati and Muafiah 2023) dan
pemberdayaan perempuan mulai memperoleh tempat dalam lembaga pendidikan Islam
tradisional seperti pesantren, yang memiliki peran penting dalam pembentukan moralitas dan
tatanan sosial masyarakat. Dalam konteks perempuan, pemberdayaan tidak hanya mencakup
aspek ekonomi, tetapi juga peningkatan kepercayaan diri, kemampuan menyampaikan aspirasi,
dan kemandirian sosial tanpa meninggalkan identitas religious (Kurniawan 2025; Suryani et al.
2023).

Pesantren di Indonesia sejak abad ke-19 berfungsi bukan hanya sebagai lembaga
pendidikan agama, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial (Shapiah 2024). Kurikulumnya
kini berkembang dengan mengintegrasikan pendidikan moral, keterampilan praktis, dan
pembinaan karakter (Noorhayati 2017). Dengan demikian, pesantren memiliki potensi besar
dalam mencetak perempuan yang religius, mandiri, dan berdaya saing.

Dalam kajian feminisme, berbagai model pemberdayaan perempuan telah berkembang
dengan orientasi dan pendekatan yang beragam ada yang menekankan kesetaraan hak dan akses
terhadap sumber daya publik, ada pula yang menyoroti struktur kekuasaan patriarki serta
perjuangan sosial perempuan di ruang publik. Meskipun model-model tersebut memberikan
kontribusi penting dalam memperjuangkan hak perempuan, sebagian besar lahir dari konteks
sosial dan kultural Barat yang berbeda dengan realitas masyarakat Muslim Indonesia. Oleh
karena itu, pesantren menghadirkan paradigma pemberdayaan yang khas, yaitu pemberdayaan
yang berakar pada nilai-nilai Islam dan kearifan lokal pesantren.

Pendekatan ini tidak berfokus pada konfrontasi gender, melainkan menekankan
keseimbangan antara spiritualitas, moralitas, dan tanggung jawab sosial sebagai landasan
utama bagi perempuan untuk berdaya secara utuh dan kontekstual dalam masyarakat. Dengan
demikian, pendekatan pemberdayaan perempuan di pesantren dapat dipahami sebagai bentuk
sintesis antara nilai-nilai religius dan kesadaran sosial. Pesantren tidak menolak prinsip
keadilan dan kesetaraan yang diusung feminisme, tetapi menafsirkan kembali konsep
pemberdayaan tersebut dalam bingkai spiritual dan moral Islam. Melalui pendidikan,
keteladanan, serta penguatan komunitas, pesantren berupaya menciptakan ruang pemberdayaan

yang tidak menegasikan kodrat dan peran keagamaan perempuan, melainkan justru

423



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

menempatkannya sebagai subjek aktif dalam pembangunan sosial dan spiritual masyarakat

Muslim.

Namun, sebagian besar penelitian tentang perempuan di pesantren masih didominasi
oleh perspektif feminisme Barat yang menempatkan relasi gender dalam kerangka konflik
kekuasaan dan ketimpangan struktural. Salah satu dari buku Robinson (2008) menafsirkan
gerakan perempuan Islam dalam kerangka demokrasi dan resistensi terhadap hegemoni laki-
laki. Meskipun memberikan kontribusi penting dalam kajian gender, pendekatan semacam ini
kurang mengakomodasi dimensi spiritual, sosial, dan kultural khas Islam Pesantren yang justru
menjadi landasan kehidupan pesantren (Prastiwi and Farihah 2024). Selain ini, penelitian yang
dilakukan oleh (kurnia & Hakim 2025) menguraikan sebuah model interaksi komunikasi dapat
memperdayakan perempuan dengan memberikan dukungan kepada perempuan dalam hal
pendidikan, sosial, dan kontibusi yang luas dalam masyarakat.

Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy merupakan contoh pesantren yang
menerapkan model pemberdayaan perempuan berbasis Tradisi Pesantren melalui program
tahfiz Al-Qur’an, pengajian kitab kuning, tradisi Maulid Nabi, serta keteladanan Ibu Nyai
sebagai figur sentral. Ibu Nyai tidak hanya berperan sebagai pengasuh spiritual, tetapi juga
sebagai pemimpin sosial-ekonomi yang menjembatani nilai tradisional pesantren dengan
kebutuhan masyarakat modern (Auladina and Asy 2025). Pendekatan ini sejalan dengan konsep
pesantrenpreneur yang menekankan pentingnya kemandirian ekonomi dan spiritual
perempuan (Miftahul Ainiyah and Luluk Hanifah 2024).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: Mendeskripsikan
model pemberdayaan perempuan berbasis pesantren di Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati
Ba’alawy, Menganalisis peran Ibu Nyai sebagai figur kepemimpinan transformasional dalam
membangun kemandirian spiritual, intelektual, dan sosial-ekonomi santriwati, serta
Mengaitkan temuan empiris dengan teori Modal Sosial dan Empowerment Theory (Perkins and
Zimmerman 1995; Robert D Putnam 2009) untuk merumuskan model konseptual
Empowerment Berbasis
Pesantren. Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual terhadap
pengembangan kajian sosiologi pendidikan dan gender Islam melalui pengenalan model
“Empowerment Berbasis Pesantren” sebuah pendekatan yang menekankan keseimbangan
antara nilai spiritual, sosial, dan ekonomi sebagai basis pemberdayaan perempuan dalam

konteks tradisi pesantren.

424



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus untuk

mengkaji model pemberdayaan perempuan di Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy.
Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami fenomena secara
mendalam dan kontekstual melalui interaksi langsung dengan subjek penelitian. Lokasi
penelitian dipilih secara purposive, yaitu Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy yang
diasuh oleh seorang perempuan (lbu Nyai), yang berperan penting dalam membentuk
kemandirian dan kepemimpinan santriwati melalui berbagai program pendidikan dan kegiatan
keagamaan.

Teknik pengumpulan data meliputi: Observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat
langsung dalam aktivitas keseharian pondok dengan menetap sementara di pondok selama
magang sebagai santri dan ikut membantu guru SMP; Wawancara mendalam, dilakukan
terhadap delapan informan kunci yang terdiri dari pengasuh, pembina, pengurus santri
perempuan, pak lurah pesantren, serta petugas koperasi dan kantin; Dokumentasi, berupa
pengumpulan foto, catatan kegiatan, dan arsip yang mendukung analisis. Analisis data
dilakukan dengan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi empat tahap:
pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Pahleviannur
2023).

Reduksi data dilakukan secara simultan selama pengumpulan data untuk menyaring
informasi yang relevan. Penyajian data disusun dalam bentuk naratif deskriptif untuk
menunjukkan pola-pola, keteraturan, serta makna-makna sosial yang muncul. Selanjutnya,
penarikan kesimpulan dilakukan melalui interpretasi mendalam terhadap fenomena yang
ditemukan di lapangan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy di Kecamatan Gunungpati, Kota
Semarang, merupakan pesantren unggulan yang berpengaruh dalam bidang pendidikan
keagamaan dan pemberdayaan masyarakat. Didirikan pada tahun 2009 oleh almaghfurlah KH.
Drs. Muhammad Masroni bin Ahmad Sujak bin Muhammad Y usuf, pesantren ini melanjutkan
tradisi pesantren yang mengintegrasikan nilai spiritual, sosial, dan kemandirian ekonomi.
Setelah beliau wafat, kepemimpinan dilanjutkan oleh istrinya, Ibu Nyai, yang menjadi tokoh
sentral dalam mengembangkan visi pesantren secara transformasional.

Temuan ini memperlihatkan bahwa pesantren tidak hanya berperan sebagai lembaga
pendidikan agama, tetapi juga sebagai pusat pemberdayaan sosial dan ekonomi perempuan.

Hal ini sejalan dengan konsep Empowerment Theory (Perkins and Zimmerman 1995), di mana

425



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

pemberdayaan berarti meningkatkan kemampuan individu untuk mengontrol sumber daya dan

keputusan yang memengaruhi hidupnya. Dalam konteks pesantren, 1bu Nyai menjadi fasilitator
utama proses ini melalui pendidikan, kewirausahaan, dan pembinaan spiritual.
Model Pemberdayaan Perempuan di Pondok Pesantren

Berdasarkan temuan penelitian, pesantren ini mengembangkan empat pilar
pemberdayaan: (1)Pemberdayaan spiritual melalui tahfiz Al-Qur’an, (2) Pemberdayaan
intelektual melalui kitab kuning, (3)Pemberdayaan sosial-budaya melalui tradisi Maulid Nabi,
(4) Pemberdayaan kepemimpinan melalui keteladanan Ibu Nyai. Keempat pilar ini saling
berkelindan membentuk integrasi antara aspek spiritual, intelektual, sosial, dan ekonomi yang
melahirkan santriwati berkarakter religius, berilmu, dan mandiri. Dalam perspektif Modal
Sosial (Robert D Putnam 2009). keempatnya menciptakan trust, norms, dan networks yang
memperkuat solidaritas komunitas pesantren dan menopang keberhasilan program
pemberdayaan.

1. Pemberdayaan Spiritual melalui Tahfiz Al- Qur’an

Menurut al-Zabidi istilah tahfiz al-Qur’an berarti “menghafalkan Al-Qur’an di luar
kepala” (istazharahu). Program tahfiz al-Qur’an di pesantren tidak hanya berorientasi pada
kemampuan menghafal ayat-ayat Al-Qur’an, tetapi juga berfungsi sebagai pemberdayaan
spiritual yang menanamkan kedisiplinan, keuletan, dan tanggung jawab personal bagi
santriwati(Anita Sari Lubis 2022; Ma’mun 2019).

Temuan lapangan menunjukkan bahwa proses pemberdayaan spiritual di pesantren
tidak hanya dilakukan melalui hafalan Al-Qur’an, tetapi juga melalui pembiasaan hidup yang
mendukung kedisiplinan dan refleksi diri. Ning Odi (2025) menjelaskan dalam wawancaranya
bahwa “santriwati dibiasakan untuk menjauh dari distraksi dunia digital agar fokus pada
kegiatan belajar dan mengaji”. Melalui bimbingan langsung dari pengasuh, santri dibiasakan
menjaga hafalan dengan jadwal yang ketat, adab belajar yang konsisten, serta pembiasaan
muraja’ah harian.

Kegiatan ini berimplikasi langsung terhadap pembentukan keterampilan hidup (life
skills). Santriwati belajar manajemen waktu melalui pembagian antara hafalan, pengajian, dan
kegiatan domestik; mengembangkan konsentrasi serta daya tahan mental melalui latihan
hafalan rutin; serta membangun keberanian dan keterampilan komunikasi religius saat
menyetorkan hafalan dan berinteraksi dengan guru (Rochmat et al. 2022). Keterampilan-
keterampilan ini menjadi modal penting bagi perempuan pesantren untuk tampil percaya diri,
berperan dalam kegiatan sosial-keagamaan, dan mandiri secara spiritual maupun sosial.

Selain aspek individual, kegiatan tahfiz juga memperkuat modal sosial (social capital)

426



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

antar santriwati. Aktivitas tasmi’ (saling menyimak hafalan) menumbuhkan solidaritas dan

kepercayaan, sehingga menciptakan ekosistem belajar kolaboratif yang saling menguatkan.
Dengan demikian, program tahfiz Al-Qur’an di pesantren tidak hanya mencetak penghafal yang
fasih, tetapi juga melahirkan perempuan yang berkarakter tangguh, berakhlak, dan memiliki
keterampilan hidup yang relevan untuk kontribusi sosial dan dakwah di Masyarakat.

Gambar 1. Kegiatan tahfiz santri perempuan di Pondok Pesantren (dokumentasi
peneliti, 2025)

2. Pemberdayaan Intelektual melalui Kitab Kuning

Pembelajaran kitab kuning menjadi sarana pemberdayaan intelektual bagi santriwati.
Melalui metode sorogan dan bandongan, santriwati tidak hanya diajarkan membaca dan
memahami teks Kklasik berbahasa Arab, tetapi juga dilatih untuk berpikir kritis dan bernalar
secara mendalam. Kitab kuning membantu santri memahami konteks sosial dan moral Islam,
sehingga lebih siap menghadapi dinamika perubahan sosial akibat modernisasi dan
industrialisasi. Interaksi perempuan dengan kitab kuning memperkuat kemampuan analisis,
membentuk kecakapan berdiskusi, serta menumbuhkan kesadaran keagamaan yang kokoh.
Pendampingan langsung oleh Ibu Nyai menjadikan proses belajar lebih inklusif dan
menumbuhkan rasa percaya diri santriwati dalam menyampaikan pendapat di ruang publik
keagamaan (Amalia and Arifin 2018)

Berdasarkan temuan wawancara dengan ibu Hajar (2025) menyatakan “Pedoman
memahami Al-Qur’an harus disertai pemahaman terhadap ilmu-ilmu lain. Karena itu, kitab
kuning menjadi pelengkap yang tidak dapat dipisahkan dari Al-Qur’an.” Kegiatan
pembelajaran ini memiliki keterkaitan langsung dengan pengembangan keterampilan hidup

(life skills) dan kesiapan sosial. Melalui aktivitas diskusi dan musyawarah kitab, santriwati

427



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

dilatih mengelola waktu belajar yang padat, mengatur prioritas antara kegiatan akademik dan

domestik, serta berlatin manajemen waktu yang baik. Dalam kegiatan koperasi atau kantin
pesantren, santriwati juga belajar keterampilan negosiasi, tanggung jawab ekonomi, dan kerja
sama tim, yang menjadi bekal penting untuk berperan di masyarakat (Anita Sari Lubis 2022).

Dalam perspektif modal sosial, kegiatan ini menciptakan hubungan belajar yang
berbasis kepercayaan dan kolaborasi, yang memperkaya pengetahuan sekaligus memperkuat
ikatan sosial antaranggota pesantren. Selain itu, keterlibatan aktif santriwati dalam forum
bahtsul masail dan kegiatan khitobah melatih kemampuan komunikasi publik, kepemimpinan,
serta keberanian mengambil keputusan. Nilai-nilai ini merupakan bentuk konkret soft skills
yang berakar dari pembelajaran kitab kuning, di mana pengetahuan agama tidak hanya menjadi
ilmu, tetapi juga diimplementasikan dalam kehidupan sosial dan ekonomi. Dengan demikian,
kitab kuning di pesantren berfungsi ganda: sebagai instrumen penguatan intelektual keagamaan
dan sebagai media pelatihan keterampilan hidup yang membekali santriwati untuk berperan
aktif di masyarakat.

Gambar 2. Kegiatan pengajian kitab kuning santri perempuan (dokumentasi peneliti, 2025)
3. Pemberdayaan Sosial-Budaya melalui Tradisi Maulid Nabi
Kegiatan Maulid Nabi di pesantren menjadi bagian dari pembentukan identitas sosial

dan spiritual santriwati (Syam 2021). Melalui pembacaan Simtuddurar, Barzanji, dan kegiatan
sholawat bersama, santriwati didorong untuk meneladani akhlak Nabi Muhammad SAW serta
menumbuhkan rasa cinta kepada Rasul (Mustofa 2022). Selain aspek spiritual, pesantren juga
mengembangkan pola pembinaan sosial-budaya yang menumbuhkan ketahanan mental
santriwati melalui kegiatan bernuansa religius. Ning Odi (2025) menyebut bahwa “hiburan
Islami dan kegiatan ziarah menjadi sarana menjaga semangat dan kebersamaan di tengah
rutinitas belajar yang padat”

Tradisi ini juga menjadi media ekspresi budaya Islam Pesantren yang memperkuat rasa

428



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

kebersamaan, solidaritas, dan kepemimpinan kolektif di kalangan santri perempuan (RizKki

Amanda Harahap et al. 2025). Lebih dari sekadar ritual spiritual, pembiasaan Maulid Nabi
berfungsi sebagai media pembelajaran sosial dan pengembangan keterampilan hidup (life
skills). Dalam setiap kegiatan maulidan, santriwati terlibat aktif dalam berbagai peran:
menyusun acara, memimpin pembacaan sholawat, menjadi MC, menyiapkan konsumsi, serta
mengatur dekorasi dan logistik kegiatan. Melalui proses ini, mereka mengembangkan
keterampilan kepemimpinan, manajemen waktu, kerja sama tim, dan komunikasi publik.
Selain itu, kegiatan Maulid Nabi juga menjadi wadah pelatihan organisasi dan tanggung
jawab sosial. Santriwati belajar mengambil inisiatif, berkoordinasi dengan panitia, dan
mengatur sumber daya secara mandiri bentuk nyata dari organizational skills dan problem-
solving abilities yang dibutuhkan ketika mereka kelak terjun ke masyarakat. Nilai gotong
royong dan empati yang tumbuh dalam kegiatan ini mencerminkan prinsip social capital, di
mana hubungan antaranggota komunitas pesantren dibangun atas dasar kepercayaan,
kolaborasi, dan semangat kebersamaan (Robert D Putnam 2009). Dengan demikian,
pembiasaan Maulid Nabi di pesantren bukan hanya upaya pelestarian tradisi keagamaan, tetapi
juga sarana pendidikan karakter dan pelatihan sosial yang melahirkan perempuan berdaya

religius, komunikatif, dan siap berperan aktif di masyarakat.

Gambar 3. Tradisi Maulid Nabi yang diikuti santri perempuan (dokumentasi peneliti, 2025)
4. Pemberdayaan Kepemimpinan melalui Keteladanan Ibu Nyai
Ibu Nyai berperan sebagai figur sentral dalam model pemberdayaan perempuan di
Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy. Kepemimpinannya tidak hanya tampak dalam
pengelolaan lembaga, tetapi juga melalui sikap disiplin, keikhlasan, dan kasih sayang terhadap
santriwati yang membentuk keteladanan dan inspirasi bagi santri untuk berperan di masyarakat

tanpa meninggalkan nilai-nilai keislaman (Prasmiwardana et al. 2025). Keteladanan ini

429



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

membentuk role model kepemimpinan perempuan yang menginspirasi santri untuk berani

mengambil peran di masyarakat tanpa meninggalkan nilai-nilai keislaman. Melalui jaringan
sosial antara Ibu Nyai, santri, dan alumni, terbentuk social capital yang memperkuat karakter
kepemimpinan perempuan yang partisipatif dan berorientasi sosial (Samsu et al. 2021).

Hal ini sejalan dengan hasil wawancara bersama Ibu penjaga kantin (Februari 2025)
yang menggambarkan sosok Ibu Nyai “seperti samudra”—menerima siapa pun yang datang
dengan kasih sayang tanpa memandang latar belakang sosial. Sikap keterbukaan dan
kemampuannya mendamaikan perbedaan mencerminkan kepemimpinan karismatik yang
berlandaskan moral dan empati. Kepribadian ini menjadi sumber legitimasi spiritual yang
menjaga stabilitas pesantren pasca wafatnya Abah Kiai. Seperti disampaikan ustazah, “ketika
Abah meninggal, tidak terjadi goncangan di pondok dan semua tetap berjalan,” menunjukkan
kuatnya modal kepercayaan (trust capital) yang dibangun melalui integritas kepemimpinan
(Robert D Putnam 2009).

Selain karisma spiritual, 1bu Nyai menanamkan nilai kemandirian ekonomi kepada
santriwati dengan menasihati bahwa “perempuan harus punya usaha sendiri agar tidak
tergantung pada suami.” Prinsip ini mencerminkan economic empowerment berbasis nilai
Islam yang menekankan ta ‘awun (tolong-menolong) dan maslahah (kemanfaatan sosial). Dari
sisi tanggung jawab sosial, Ibu Nyai menunjukkan sikap inklusif dengan merangkul jamaah
lintas latar belakang dan menanamkan semangat kebangsaan melalui pembiasaan menyanyikan
lagu Indonesia Raya dalam kegiatan pesantren, menggambarkan bentuk kepemimpinan sosial-
transformatif (Bass 1999; Fukuyama 2001).

Keteladanan Ibu Nyai dalam role mode kepemimpinannya mengintegrasikan dimensi
karismatik, ekonomi, dan sosial, menjadikannya motor penggerak pemberdayaan perempuan
pesantren. Kolaborasi antara pengasuh, santri, dan masyarakat membentuk bonding dan
bridging social capital yang memperkuat ketahanan lembaga serta melahirkan generasi

santriwati yang berdaya, mandiri, dan berkarakter kepemimpinan Islami.

430



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8. No.2, Desember Tahun 2025

Gambar 4. Keteladanan Ibu Nyai dalam pembinaan santriwati (dokumentasi peneliti, 2025)
5. Integrasi Modal Sosial dan Empowerment Theory

Integrasi antara modal sosial dan empowerment theory menjadi kunci utama untuk
memahami bagaimana proses pemberdayaan perempuan berlangsung di Pondok Pesantren
Sunan Gunung Jati Ba’alawy. Kedua konsep ini saling melengkapi: modal sosial menjelaskan
bagaimana hubungan, kepercayaan, dan jaringan antarwarga pesantren menjadi landasan bagi
terciptanya lingkungan yang suportif, sedangkan empowerment theory menjelaskan bagaimana
Perempuan dalam hal ini santriwati mengalami proses penguatan diri dari aspek spiritual,
intelektual, dan sosial. Dengan menggabungkan keduanya, kita dapat melihat bahwa pesantren
bukan hanya tempat belajar agama, tetapi juga ruang pemberdayaan yang hidup, dinamis, dan
memiliki struktur sosial yang sangat mendukung pertumbuhan santrinya.

Dalam kehidupan sehari-hari, santriwati hidup dalam lingkungan yang penuh dengan
interaksi sosial, mulai dari kegiatan tahfiz, musyawarah kitab, hingga kegiatan Maulid Nabi.
Interaksi yang terus-menerus ini membentuk modal sosial dalam bentuk kepercayaan, rasa
kebersamaan, norma, dan tradisi bersama yang menjadikan pesantren sebagai komunitas yang
solid. Modal sosial yang kuat ini tercermin dari bagaimana santri saling menyimak hafalan,
saling mengingatkan, bekerja sama dalam kegiatan, dan mematuhi aturan pesantren. Nilai-nilai
seperti gotong royong, keikhlasan, dan rasa tanggung jawab tertanam secara alamiah dalam diri
santri karena mereka hidup dalam sistem yang menekankan nilai-nilai tersebut setiap hari.

Dari sisi teori pemberdayaan, kondisi sosial semacam ini memberikan ruang bagi
santriwati untuk mengalami proses penguatan diri. Ketika mereka berhasil menyelesaikan
setoran hafalan, mengikuti pengajian kitab kuning, atau tampil memimpin kegiatan Maulid
Nabi, mereka tidak hanya memperoleh ilmu, tetapi juga membangun kepercayaan diri,
kemampuan berkomunikasi, kedisiplinan, dan keberanian mengambil peran. Proses ini

menggambarkan inti dari pemberdayaan: yaitu perubahan internal seseorang untuk menjadi

431



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025
lebih kuat, mampu mengambil keputusan, dan mampu berperan dalam lingkungan sosial.

Tahfiz al-Qur’an, misalnya, bukan sekadar kegiatan menghafal, tetapi juga sarana
pembentukan karakter. Rutinitas muraja’ah, ketekunan untuk menjaga hafalan, serta
keberanian untuk menyetorkan hafalan kepada guru melatih santri untuk disiplin, percaya diri,
dan memiliki pengendalian diri. Modal sosial dalam bentuk dukungan teman-teman satu kamar,
kerja sama saat menyimak hafalan, serta bimbingan dari ustazah menjadi ruang yang aman dan
kondusif untuk proses pemberdayaan ini.

Begitu pula dalam pembelajaran kitab kuning. Kegiatan ini membangun modal sosial
dalam bentuk jaringan intelektual antara guru dan santri, serta antara sesama santri. Budaya
musyawarah, diskusi kitab, dan bertanya kepada ustazah adalah tradisi yang menguatkan norma
akademik dalam pesantren. Melalui kegiatan tersebut, santriwati belajar berpikir Kkritis,
memahami konteks sosial agama, serta berani menyampaikan pendapat. Hal ini sejalan dengan
proses pemberdayaan yang menekankan kemampuan memahami lingkungan sosial dan
meningkatkan kapasitas intelektual sebagai modal hidup di masyarakat.

Tradisi Maulid Nabi juga menjadi contoh integrasi modal sosial dan pemberdayaan.
Kegiatan ini menciptakan rasa kebersamaan dan solidaritas antar santri, yang merupakan
bentuk modal sosial budaya. Santri yang terlibat sebagai panitia, pembaca sholawat, pembawa
acara, atau penanggung jawab dekorasi belajar bekerja sama, mengatur waktu, mengelola
acara, dan memimpin kelompok. Melalui pengalaman ini, mereka terlatih untuk berorganisasi
dan mengambil keputusan dua hal yang menjadi inti dari pemberdayaan sosial.

Peran Ibu Nyai menjadi contoh paling kuat dari integrasi modal sosial dan
empowerment. Sosok Ibu Nyai tidak hanya dipandang sebagai pemimpin, tetapi juga sebagai
panutan moral, tempat santri mencari nasihat, dan figur yang menjaga stabilitas pesantren.
Kepercayaan yang besar dari santri kepada Ibu Nyai merupakan bentuk modal sosial yang
sangat penting. Melalui nasihat, bimbingan, dan keteladanan, Ibu Nyai membentuk kepribadian
santri perempuan: sabar, mandiri, berani, dan memiliki akhlak yang baik. Pengaruh
kepemimpinannya menjadikan proses pemberdayaan santri lebih efektif, karena mereka meniru
langsung perilaku, sikap, dan nilai-nilai yang ditunjukkan oleh Ibu Nyai.

Selain itu, Ibu Nyai juga menjembatani pesantren dengan masyarakat luar melalui
pengajian, kegiatan sosial, serta hubungan dengan jamaah dan alumni. Jaringan inilah yang
disebut sebagai bridging social capital. Jaringan ini penting untuk pemberdayaan karena
memberikan gambaran kepada santri bahwa mereka memiliki akses yang lebih luas setelah
keluar dari pesantren. Mereka dapat terlibat dalam kegiatan dakwah, pendidikan anak-anak,

atau komunitas sosial karena mereka telah dibentuk dalam jaringan sosial yang mayoritas

432



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025
berorientasi pada nilai-nilai keagamaan dan kemaslahatan.

Dengan melihat keseluruhan proses ini, dapat dipahami bahwa modal sosial
memberikan “lahan subur” yang memungkinkan pemberdayaan perempuan tumbuh secara
alami. Tanpa modal sosial yang kuat kepercayaan, kedekatan emosional, kebersamaan, dan
kepatuhan terhadap nilai-nilai pesantren pemberdayaan tidak akan berjalan efektif. Demikian
pula, tanpa proses pemberdayaan yang aktif melalui kegiatan belajar, kegiatan sosial, dan
keteladanan pemimpin modal sosial hanya akan menjadi budaya yang tidak menghasilkan
perubahan nyata pada diri santri.

Karena itu, integrasi modal sosial dan empowerment theory menjelaskan bahwa
pemberdayaan perempuan di pesantren berlangsung melalui alur yang sangat alami: santri
hidup dalam lingkungan yang mendukung (modal sosial), kemudian mereka bertumbuh
melalui pengalaman spiritual, intelektual, dan sosial (empowerment), dan pada akhirnya
mereka menjadi perempuan yang siap berperan di masyarakat. Model integrasi seperti ini tidak
hanya relevan bagi pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy, tetapi juga dapat menjadi rujukan
bagi pesantren atau lembaga pendidikan Islam lainnya dalam mengembangkan program
pemberdayaan perempuan yang berbasis tradisi, nilai agama, dan kebersamaan komunitas.
Pentingnya Model Pemberdayaan Perempuan dalam Konteks Pesantren

Model pemberdayaan perempuan yang diterapkan di Pondok Pesantren Sunan Gunung
Jati Ba’alawy memiliki signifikansi strategis dalam membentuk kemandirian, spiritualitas, dan
kepemimpinan perempuan. Berdasarkan Empowerment Theory (Perkins and Zimmerman
1995), pemberdayaan merupakan proses multidimensi yang menekankan kemampuan individu
dan kelompok untuk memperoleh kendali atas kehidupannya, mengembangkan potensi diri,
serta berpartisipasi aktif dalam proses sosial. Dalam konteks pesantren, pemberdayaan
perempuan diwujudkan melalui proses pendidikan agama, keteladanan moral, dan pembiasaan
kegiatan keagamaan yang membentuk kepercayaan diri dan tanggung jawab sosial santriwati.

Wawancara dengan Ibu Nyai (2025) menyatakan “dasar semua perjalanan hidup itu
harus punya akhlak walaupun ilmunya setinggi langit”, bahwa dasar seluruh perjalanan hidup
santriwati harus bertumpu pada akhlak, karena ilmu tanpa akhlak tidak akan membawa
keberkahan. Menurut beliau sebagaimana yang dikatakan Abah Lutfi (Ibu Nyai, 2025)
“Sarjana Al-Qur’an sudah cukup sebagai bekal untuk kehidupan dunia dan akhirat.” Jadi
pembelajaran Al-Qur’an tidak hanya bertujuan meningkatkan kemampuan membaca, tetapi
juga menumbuhkan pemahaman dan pengamalan nilai-nilainya sebagai pedoman hidup.
Kegiatan tahfiz bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi juga menjadi sarana pembentukan

kesadaran moral dan spiritual yang mengarahkan perilaku santri dalam kehidupan sosial. Lebih

433



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

lanjut, pendidikan kitab kuning di pesantren menjadi fondasi intelektual yang membentuk nalar

kritis dan pemahaman keagamaan yang mendalam.

Hal ini sejalan dengan pandangan Ibu Hajar (2025) yang menyatakan “Tahfidzul Qur’an
merupakan ciri khas penting pesantren yang menanamkan nilai spiritual dan intelektual bagi
santri perempuan. Menghafal Al-Qur’an dianggap sangat penting karena perempuan kelak
berperan sebagai madrasatul ula (pendidik pertama) bagi anak-anaknya. Untuk memperdalam
pemahaman terhadap isi Al-Qur’an, santriwati juga diajarkan kitab kuning seperti nahwu,
sharaf, tafsir, dan fikih. Selain itu, kegiatan khitobah melatih kemampuan komunikasi dan
kepemimpinan agar santri siap berperan di masyarakat. Pembinaan tersebut mencerminkan
penghormatan Islam terhadap martabat perempuan dengan tujuan melahirkan generasi yang
berilmu, berakhlak, dan mandiri”

Kegiatan Maulid Nabi dan tradisi keagamaan lain juga berperan penting dalam
memperkuat identitas spiritual sekaligus modal sosial santriwati. Tradisi ini menumbuhkan
solidaritas, rasa memiliki, serta memperkuat jaringan sosial antaranggota komunitas pesantren.
Melalui kegiatan tersebut, nilai-nilai tradisi pesantren seperti kebersamaan, kesederhanaan, dan
penghormatan terhadap guru—terinternalisasi secara alami dalam diri santriwati.

Dengan demikian, pentingnya model pemberdayaan perempuan di pesantren terletak
pada kemampuannya memadukan dimensi spiritual, intelektual, dan sosial dalam satu sistem
pendidikan yang kontekstual. Pesantren berfungsi bukan hanya sebagai lembaga pendidikan
agama, tetapi juga sebagai ruang transformasi sosial yang mencetak perempuan berilmu,
berakhlak, dan berdaya saing. Model ini relevan untuk dikembangkan sebagai alternatif
pemberdayaan perempuan berbasis nilai tradisi pesantren yang adaptif terhadap tantangan
zaman tanpa mengabaikan akar tradisi keislaman.

Faktor Pendukung dan Penghambat Pemberdayaan Perempuan

Proses pemberdayaan perempuan di Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati Ba’alawy
tidak terlepas dari berbagai faktor pendukung dan penghambat yang memengaruhi efektivitas
pelaksanaannya. Faktor-faktor ini berperan penting dalam menentukan keberhasilan
pembinaan santriwati, baik dari aspek spiritual, intelektual, maupun sosial.

1. Faktor Penghambat

Berdasarkan hasil wawancara dengan pengasuh dan pengurus pondok, ditemukan
sejumlah kendala yang dihadapi dalam proses pembinaan santriwati. Pertama, terdapat
perbedaan karakter dan latar belakang santri yang cukup beragam—mulai dari yang rajin,
malas, pendiam, hingga aktif berbicara—sehingga membutuhkan pendekatan pembinaan yang

berbeda-beda. Kondisi ini seringkali menyebabkan proses pembinaan menjadi kurang efektif

434



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

apabila tidak disertai strategi pedagogis yang adaptif.

Kedua, keterbatasan sarana dan prasarana, seperti fasilitas mandi dan ruang belajar, turut
memengaruhi efisiensi waktu kegiatan. Antrian panjang di waktu tertentu menyebabkan
keterlambatan aktivitas santri, sementara padatnya jadwal harian—yang dimulai sejak pagi
hingga malam—membuat santri kesulitan mengatur waktu antara belajar, ibadah, dan kegiatan
mandiri. Ketiga, faktor eksternal juga menjadi tantangan, khususnya bagi santri yang
menempuh pendidikan formal di luar pesantren. Pembagian waktu antara sekolah dan kegiatan
pondok sering mengurangi fokus mereka terhadap hafalan Al-Qur’an dan pembelajaran kitab
kuning. Hal ini menyebabkan munculnya fluktuasi motivasi; sebagian santri menunjukkan
semangat tinggi, sementara yang lain mengalami penurunan motivasi yang memerlukan
pendampingan intensif dan berkelanjutan.

2. Faktor Pendukung

Di sisi lain, terdapat sejumlah faktor yang memperkuat keberhasilan program
pemberdayaan di pesantren. Pertama, pendekatan personal dari pengasuh dan pengurus
pesantren menjadi aspek utama yang menopang pembinaan santri. Pengasuh menggunakan
metode dialog, nasihat, dan musyawarah internal (sidang) untuk membantu santri
merefleksikan tujuan belajar dan memperbaiki perilaku. Kedua, adanya sistem pengawasan
dan evaluasi yang ketat terhadap target hafalan Al-Qur’an menjadi instrumen kontrol yang
efektif. Pondok menetapkan standar capaian yang jelas dan melakukan evaluasi rutin setiap
tahun untuk menilai perkembangan santri.

Ketiga, lingkungan pesantren yang kondusif dan dukungan kuat dari ustazah serta
pengurus berperan penting dalam membangun motivasi belajar. Teladan yang diberikan oleh
para pembimbing perempuan memperkuat aspek keteladanan dan kedisiplinan santriwati.
Selain itu, sistem keamanan pondok yang tertib dan teratur, serta adanya pos penjagaan aktif,
turut mendukung suasana belajar yang aman dan nyaman. Keempat, dukungan eksternal seperti
partisipasi orang tua dan masyarakat sekitar juga menjadi faktor signifikan. Orang tua berperan
memberikan motivasi dan dukungan moral bagi anak-anak mereka, sedangkan masyarakat
turut memberikan ruang bagi santriwati untuk berpartisipasi dalam kegiatan sosial-keagamaan.
Dukungan kolektif ini menunjukkan bahwa pemberdayaan di pesantren tidak hanya
berlangsung di dalam lingkungan pondok, tetapi juga didukung oleh jejaring sosial yang lebih

luas.

435



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

PENUTUP
Simpulan

Penelitian ini menemukan bahwa model pemberdayaan perempuan di Pondok Pesantren
Sunan Gunung Jati Ba’alawy bersifat holistik dan integratif, mencakup empat dimensi utama:
spiritual, intelektual, sosial-budaya, dan kepemimpinan. Melalui program tahfiz al-Qur’an,
pembelajaran kitab kuning, tradisi Maulid Nabi, serta keteladanan Ibu Nyai, pesantren berhasil
membentuk santriwati yang berakhlak, berpengetahuan, mandiri, dan berjiwa kepemimpinan.
Keberhasilan model ini ditopang oleh kuatnya modal sosial berupa kepercayaan (trust),
solidaritas, dan jejaring kolaboratif antaranggota komunitas pesantren.

Secara teoretis, temuan ini memperkuat konsep Modal Sosial Putnam (2009) mengenai
pentingnya trust dan networks dalam membangun komunitas berdaya, serta memperluas
penerapan Empowerment Theory Zimmerman (1995) pada konteks pendidikan Islam
tradisional. Secara praktis, model pemberdayaan ini menawarkan alternatif bagi lembaga
pesantren dan pendidikan Islam lainnya untuk mengembangkan strategi pemberdayaan
perempuan yang berakar pada nilai-nilai Islam Nusantara—yakni keseimbangan antara
spiritualitas, kemandirian ekonomi, dan tanggung jawab sosial.

Saran

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi model pemberdayaan
perempuan pesantren di berbagai konteks regional agar diperoleh komparasi pola dan
efektivitasnya. Kajian mendalam tentang peran Ibu Nyai dalam perspektif kepemimpinan
transformasional serta analisis dampak ekonomi dan sosial dari program pesantrenpreneur juga
perlu dikembangkan. Secara konseptual, penelitian ini memperkaya literatur pemberdayaan
perempuan Islam dengan memperkenalkan model “Empowerment Berbasis Pesantren”, yang
menekankan sinergi antara kekuatan spiritual, sosial, dan ekonomi sebagai basis pemberdayaan
perempuan di era modern.

DAFTAR PUSTAKA

Amalia, Viki, and Zainal Arifin. 2018. “Kepemimpinan Nyai Dalam Memelihara Kajian Kitab
Kuning Di Ma’had Aly Nurul Jadid Probolinggo.” MANAGERIA: Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam 3(2):215-30. doi:10.14421/manageria.2018.32-01.

Anita Sari Lubis. 2022. “Analisis Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an Di Pondok Pesantren
Tahfizh Wadi Al-Qur’an Kota Padangsidimpuan.” Skripsi, UIN Syekh Ali Hasan Ahmad
Addary Padangsidimpuan 1-13.

Anuradha et.al. 2025. “The Role of Women’s Empowerment in Advancing Sustainable

436



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Development: A Bibliometric Analysis of Contributions to the SDG Agenda.” Journal of

Informatics Education and Research 5(3):742-58. doi:10.52783/jier.v5i3.3281.

Auladina, Adinda Maula, and Hasyim Asy. 2025. “Model Kepemimpinan Transformasional

Pada Pemimpin Perempuan : Studi Kasus Pemberdayaan Perempuan.” 5:4391-99.

Bass, Bernard M. 1999. “Two Decades of Research and Development in Transformational
Leadership.” European Journal of Work and Organizational Psychology 8(1):9-32.
doi:10.1080/135943299398410.

Fukuyama, Francis. 2001. “Social Capital, Civil Society and Development.” Third World
Quarterly 22(1):7-20. doi:10.1080/713701144.

kurnia & Hakim 2025. n.d. “Communication Model of Women’s Empowerment in Islamic

Boarding Schools.” 1(1):90-95.

Kurniawan, Satunggale. 2025. “Examining the Role of Religion in Increasing the Quality of
Life of Women in the Muslim World in the Tanggulangin, Sidoarjo.” Prosperity: Journal
of Society and Empowerment 5(1):83-99. doi:10.21580/prosperity.v5il1.25946.

Kurniawati, Ani, and Evi Muafiah. 2023. “Kesetaraan Dan Keadilan Gender Dalam
Lingkungan Pesantren.” Excelencia: Journal of Islamic Education & Management
3(01):25-36. doi:10.21154/excelencia.v3i01.1478.

Ma’mun, Sukron. 2019. “Metode Tahfiz Al-Qur’an Qur’ani.” Institut Ptiq Jakarta 7.

Miftahul Ainiyah, and Luluk Hanifah. 2024. “Pemberdayaan Ekonomi Perempuan Madura
Berbasis Pesantrenpreneur Dan Sosiopreneur.” El-Igthisadi Jurnal Hukum Ekonomi
Syariah Fakultas Syariah Dan Hukum 6:134-53. doi:10.24252/el-igthisady.vi.52308.

Mustofa, Fajar. 2022. “TRADISI PEMBACAAN MAULID AL-BARZANJI SKRIPSI
Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin , Adab Dan Humaniora UIN Prof . K . H .
Saifuddin Zuhri Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana Humaniora
(S. Hum ) Oleh: PROGRAM STUDI SEJARAH PERADABAN 1.” 02.

Noorhayati, Siti Mahmudah. 2017. “Pemikiran Islam Terhadap Gender Dan Pemberdayaan
Perempuan (Studi Pemikiran Dan Model Pemberdayaan Nyai Di Pondok Pesantren Nurul
Jadid  Paiton).”  Akademika:  Jurnal  Pemikiran  Islam  22(2):219-44.
doi:10.32332/akademika.v22i2.953.

Pahleviannur, et al. Book. 2023. Metodelogi Penelitian Kualitatif.

437



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Perkins, Douglas D., and Marc A. Zimmerman. 1995. “Empowerment Theory, Research, and

Application.” American Journal of Community Psychology 23(5):569-79.
doi:10.1007/BF02506982.

Prasmiwardana, Yuwono Dimas, Etik Rahmawati, Hakimul Ikhwan, Amanda Elista, and Al
Mufakkir Budiman. 2025. “Women Leadership in Navigating Self-Sufficient
Transformational and Transactional Leadership in an Islamic Context.” Leadership and

Policy in Schools 00(00):1-16. doi:10.1080/15700763.2025.2496219.

Prastiwi, Dera Emilia, and Irzum Farihah. 2024. “Women Ulema’s Perceptions of Efforts to
Resolve Patriarchal Hegemony in Pesantren.” Buana Gender: Jurnal Studi Gender Dan
Anak 9(1):26-34. doi:10.22515/bg.v9i1.8170.

Rizki Amanda Harahap, Mara Halim, Almadani Almadani, Fitria Sari Harahap, and Alwi
Murad Sofi Hasibuan. 2025. “Islam Nusantara Dan Pendidikan Agama.” Reflection :
Islamic Education Journal 2(2):91-102. doi:10.61132/reflection.v2i2.657.

Robert D Putnam. 2009. “Bowling Alone : America ’ s Declining Social Capital.” 1(1995):1—
9.

Robinson, Kathryn. 2008. Gender, Islam and Democracy in Indonesia.

Rochmat et al. 2022. “Islamic Boarding School Educational Values in Efforts to Realize
Student Life Skills at University of Darussalam Gontor.” International Journal of
Educational Qualitative Quantitative Research 1(2):6-15. doi:10.58418/ijeqqr.v1i2.18.

Samsu, Samsu, Martin Kustati, David D. Perrodin, Mahyudin Ritonga, Muhammad Kosim,
Rusmini Rusmini, and Suwendi Suwendi. 2021. “Community Empowerment in Leading
Pesantren: A Research of Nyai’s Leadership.” International Journal of Evaluation and
Research in Education 10(4):1237-44. doi:10.11591/1JERE.VV1014.21833.

Shapiah. 2024. “Transformasi Pesantren Di Indonesia: Peran Dalam Pendidikan Islam,

Nasionalisme, Dan Perubahan Sosial.” 12(3):1001-10.

Suryani, Adi, Moh Saifulloh, Siti Zahrok, Soedarso, Zainul Muhibbin, and Eka Dian Savitri.
2023. “Encouraging Factors For Women’s Empowerment In Community Care And Social
Work.” Aplikasi Administrasi: Media Analisa Masalah Administrasi 26(2):154-69.
doi:10.30649/aamama.v26i2.221.

Syam, N. 2021. “Upacara Liminalitas Di Indonesia: Upacara Kenegaraan, Keislaman Dan

Tradisi Nusantara.”

438



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025
http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/2397/%0Ahttp://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/239

7/1/Nur Syam_book_Upacara Liminalitas di Indonesia.pdf.

Kurnia, W. (2023). Model Komunikasi Pemberdayaan Perempuan Di Pondok Pesantren
Qur'anan'Arobiyya (Doctoral dissertation, IAIN Kediri).

439



