
JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

509 

 

JISA 
 

STRUKTURASI PRAKTIK KEAGAMAAN ANAK DALAM KELUARGA 

MULTIAGAMA: STUDI FENOMENOLOGI PADA KELUARGA DI KOTA BEKASI 
 

Nathacha
1
, Agus Machfud Fauzi

2 

 

Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Surabaya12 

 

Email: 24040564143@mhs.unesa.ac.id1, agusmfauzi@unesa.ac.id2  

 

Abstract 

This research focuses on uncovering Anthony Giddens' duality of structure process in the religious 

practices of children in interfaith families, specifically how the dialectical interaction between child agency and 

religious structure reproduces or transforms those practices. The study utilizes a qualitative approach with Alfred 

Schutz's phenomenology design to capture subjective meaning, which is then theoretically analyzed using Anthony 

Giddens' Structuration Theory to understand the dialectical interaction between the parents' religious structure 
and the children's agency. Findings indicate that the family's religious structure is asymmetrical, dominated by 

the Mother (Islam) through resource control and dual legitimation (theological-pragmatic), which is reinforced 

by the Father's (Buddhist) strategic withdrawal. The children, as shrewd agents, realize their practices in the form 

of "distant obedience"; they use discursive consciousness to prioritize relational harmony, while practical 

consciousness reproduces the structure through ritual routinization. Simultaneously, this practice reproduces the 

dominant ritual structure, but also transforms the family's signification, shifting the meaning of religion from 

exclusive dogma toward universal ethics and tolerance, which is key to family resilience. 

Keywords: Structuration, Children's Religious Practices, Interfaith Family, Duality of Structure. 

 

Abstrak 

Penelitian ini berfokus pada pengungkapan proses dualitas struktur Anthony Giddens dalam praktik 
keagamaan anak pada keluarga multiagama, khususnya bagaimana interaksi dialektis antara agensi anak dan 

struktur keagamaan mereproduksi atau mentransformasi praktik-praktik tersebut. Studi ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi Alfred Schutz untuk menangkap makna subjektif, yang 

kemudian dianalisis secara teoretis menggunakan Teori Strukturasi Anthony Giddens guna memahami interaksi 

dialektis antara struktur keagamaan orang tua dan agensi anak. Temuan menunjukkan bahwa struktur keagamaan 

keluarga bersifat asimetris, didominasi oleh Ibu (Islam) melalui penguasaan sumber daya dan legitimasi ganda 

(teologis-pragmatis), yang diperkuat oleh penarikan diri strategis dari Ayah (Buddha). Anak-anak, sebagai agen 

yang cerdik, mewujudkan praktik mereka dalam bentuk "kepatuhan yang berjarak" (distant obedience); mereka 

menggunakan kesadaran diskursif (discursive consciousness) untuk memprioritaskan keharmonisan relasional, 

sementara kesadaran praktis (practical consciousness) mereproduksi struktur melalui rutinisasi ritual. Secara 

simultan, praktik ini mereproduksi struktur ritual yang dominan, namun juga mentransformasi signifikasi 

keluarga, menggeser makna agama dari dogma eksklusif menuju etika universal dan toleransi, yang merupakan 
kunci ketahanan keluarga. 

Kata Kunci: Strukturasi, Praktik Keagamaan Anak, Keluarga Multiagama, Dualitas Struktur 

 

  

[[ Submitted: 15 Oktober 2025 

 
[[ Accepted: 25 Desember 2025 

 

[[ Published: 02 Januari 2026 

 

mailto:24040564143@mhs.unesa.ac.id
mailto:agusmfauzi@unesa.ac.id


JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

510 

 

PENDAHULUAN  

Pengaruh orang tua merupakan faktor krusial dalam keterlibatan agama anak yang 

mencakup pembentukan identitas, keyakinan, dan praktik keagamaannya. Dalam studi tentang 

transmisi agama antargenerasi, ditemukan bahwa praktik keagamaan ibu, seperti kehadiran 

kebaktian/ibadah, menjadi prediktor kuat bagi praktik anak di masa depan. Di sisi lain, identitas 

agama ayah terbukti memiliki dampak penting dalam mendukung praktik keagamaan keluarga. 

Temuan ini menegaskan bahwa, meski terjadi penurunan inkremen, perilaku agama anak 

cenderung mencerminkan pola keterlibatan agama orang tua mereka (Gemar, 2023). Namun, 

dinamika ini menjadi lebih kompleks ketika orang tua memiliki keyakinan yang berbeda, yang 

dapat memengaruhi pola transmisi keagamaan secara keseluruhan. 

Kenyataan adanya perbedaan keyakinan ini menjadi semakin relevan di Indonesia, di 

mana fenomena perkawinan beda agama semakin marak. Data dari Indonesian Conference on 

Religion and Peace (ICRP) mencatat sebanyak 1.566 pasangan yang menikah lintas agama dari 

April 2005 hingga Desember 2022. Adapun data tersebut menunjukkan tren peningkatan 

tahunan yang signifikan. Meskipun demikian, Undang-Undang Perkawinan yang berlaku di 

Indonesia menyatakan bahwa perkawinan beda agama yang dilakukan melalui lembaga seperti 

ICRP tidak sah secara hukum. Hal tersebut tetap berlaku meskipun perkawinan telah dicatatkan 

di Kantor Catatan Sipil dan memperoleh Kutipan Akta Perkawinan, karena pencatatan tersebut 

hanya bersifat administratif (Aslami et al., 2023).Kondisi ini menciptakan ketidakpastian 

hukum dan sosial bagi keluarga multiagama, yang pada gilirannya memengaruhi dinamika 

pengasuhan anak dalam konteks keagamaan. 

Untuk memberikan gambaran nyata mengenai kompleksitas situasi hukum dan sosial 

ini, penelitian ini menggunakan fenomena keluarga multiagama di Kota Bekasi sebagai 

ilustrasi. Keluarga tersebut, yang terdiri dari orang tua beda agama, memiliki empat anak yang 

menerapkan praktik keagamaan yang berpola. Keluarga ini mencerminkan keberagaman Kota 

Bekasi, sebagai kota satelit Jakarta yang dikenal dengan populasi yang sangat heterogen, 

mencakup keragaman karakter, latar belakang pendidikan, budaya, dan mobilitas penduduk 

yang tinggi (Husara et al., 2025). Keberagaman ini tidak hanya memperkaya interaksi sosial, 

tetapi juga menimbulkan tantangan dalam mempertahankan identitas keagamaan di tingkat 

keluarga, khususnya bagi anak-anak yang tumbuh di lingkungan multiagama. 

Untuk menghadapi tantangan tersebut, para orang tua pada keluarga multiagama 

menggunakan pendekatan yang diklasifikasikan ke dalam tiga pola interaksi utama pendidikan 

keagamaan. Pertama, orang tua memperkenalkan semua agama mereka secara terbuka; kedua, 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

511 

 

orang tua memilih mengajarkan satu agama secara eksklusif, seperti yang digunakan oleh 

subjek penelitian keluarga di Bekasi ini; dan ketiga, orang tua membagi agama berdasarkan 

urutan anak, seperti anak pertama mengikuti ayah dan anak kedua mengikuti ibu (Mahsun et 

al., 2023).Tipologi ini menyoroti variasi strategi orang tua dalam menangani perbedaan 

keyakinan, yang pada akhirnya memengaruhi bagaimana anak-anak menginternalisasi praktik 

keagamaan. Namun, pemahaman lebih dalam diperlukan mengenai bagaimana anak secara 

aktif berpartisipasi dalam proses ini. 

Terlepas dari pola pengasuhan yang diterapkan, kondisi keluarga multiagama pada 

dasarnya dapat menimbulkan berbagai dampak bagi anak maupun orang tua. Dari perspektif 

anak, kondisi ini sering kali memunculkan dilema rohani, kebingungan identitas spiritual, 

kemungkinan berpindah keyakinan, serta penurunan fokus terhadap pendidikan (Tabaleku & 

Haelitik, 2023). Sementara itu, bagi orang tua, fenomena ini memicu pertentangan internal 

dalam menentukan identitas keagamaan anak, yang dapat mengganggu harmoni keluarga (Laili 

& Kusuma, 2022). Dampak-dampak ini menekankan urgensi penelitian yang lebih mendalam 

untuk memahami mekanisme psikologis dan sosial yang mendasari adaptasi anak dalam 

keluarga multiagama, terutama di konteks urban seperti Bekasi. 

Mengingat potensi dampak negatif yang mungkin timbul, terdapat upaya untuk 

mengelola dinamika ini, strategi manajemen keluarga multiagama melibatkan komunikasi 

interpersonal yang efektif, yang ditandai dengan kesetaraan, keterbukaan, empati, sikap 

mendukung, sikap positif, dan kesetaraan, sehingga dapat menghindari konflik dan 

mempertahankan kerukunan (Lao et al., 2021). Selain itu, penguatan ketahanan keluarga 

dilakukan melalui kesepakatan bersama tentang pengasuhan anak, berbagi pengalaman, 

konsultasi eksternal, dan komunikasi yang menghindari perdebatan teologis (Setiyanto, 2022). 

Strategi-strategi ini menjadi kunci dalam memastikan bahwa perbedaan agama tidak 

menghambat pembentukan praktik keagamaan yang sehat bagi anak. 

Meskipun studi terdahulu tentang dinamika keluarga multiagama telah berkembang, 

sebagian besar studi masih berfokus pada pendidikan agama terhadap anak, dampak 

keberagaman agama dalam keluarga, serta strategi manajemen hubungan antaragama dalam 

rumah tangga. Di sisi lain, eksplorasi mendalam mengenai bagaimana praktik keagamaan anak 

terbentuk melalui interaksi dialektis antara anak dan orang tua beda agama tersebut masih 

terbatas. Kesenjangan ini mencakup kurangnya pemahaman tentang pengalaman subjektif anak 

dalam konteks keluarga multiagama serta dimensi praktik keagamaannya. Penelitian ini 

menawarkan kebaruan melalui penerapan studi fenomenologi pada suatu keluarga di Kota 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

512 

 

Bekasi, yang mengungkap proses strukturasi praktik keagamaan anak dengan pendekatan 

kontekstual dan reflektif terhadap dinamika sosial keluarga multiagama. 

Untuk mengisi kesenjangan tersebut dan menangkap dimensi pengalaman subjektif 

anak di keluarga multiagama, penelitian ini akan mengawali analisis dengan kerangka 

fenomenologi Alfred Schutz dengan fokus pada pengalaman subjektif dan "dunia kehidupan" 

(Lebenswelt) yang mereka bangun. Fenomenologi Schutz menekankan pada pemahaman 

makna tindakan sosial sebagaimana dipahami oleh individu yang terlibat, termasuk bagaimana 

anak-anak mengkonstruksi realitas keagamaan mereka (Schutz, 1970). Selanjutnya, temuan ini 

akan dikaji secara teoritis menggunakan Teori Strukturasi Anthony Giddens yang 

memperkenalkan konsep dualitas struktur, bahwa struktur sosial dan agensi individu saling 

membentuk satu sama lain melalui praktik sosial. Teori ini sangat relevan untuk menganalisis 

bagaimana praktik keagamaan anak direproduksi atau ditransformasi. Teori ini memungkinkan 

analisis mendalam tentang bagaimana anak tidak hanya dipengaruhi oleh struktur agama yang 

ditetapkan orang tua dalam bentuk signifikansi, dominasi, dan legitimasi, tetapi juga bagaimana 

mereka secara aktif menegosiasikan dan mereproduksi struktur tersebut melalui kesadaran 

diskursif dan praktis mereka (Giddens, 2010). Integrasi kedua kerangka ini memberikan 

pemahaman holistik tentang dinamika keagamaan yang dinamis di tengah keberagaman 

keluarga. 

Integrasi kerangka fenomenologi dan strukturasi tersebut akan memandu penelitian ini 

untuk berfokus pada proses dualitas struktur Giddens dalam praktik keagamaan anak di 

keluarga multiagama, khususnya bagaimana interaksi dialektis antara agensi anak dan struktur 

keagamaan yang ada mereproduksi atau mentransformasi praktik tersebut. Melalui studi 

fenomenologi, penelitian ini berupaya menganalisis pengalaman orang tua beda agama dalam 

memproduksi struktur keagamaan melalui dimensi signifikasi, dominasi, dan legitimasi 

terhadap anak-anaknya. Selain itu, penelitian akan mengungkap realisasi praktik keagamaan 

anak yang dibentuk dan dibatasi oleh struktur keagamaan berdasarkan dimensi kesadaran 

diskursif, kesadaran praktis, dan ketidaksadaran anak. Selanjutnya, analisis ini akan diakhiri 

dengan pemahaman tentang bagaimana praktik tersebut berkontribusi pada reproduksi atau 

transformasi dari struktur keagamaan yang dibentuk orang tua beda agama itu sendiri. 

Pemahaman mendalam tentang proses dualitas struktur ini menjadi penting, mengingat 

peningkatan perkawinan beda agama di Indonesia dan keberagaman urban seperti di Bekasi, 

yang berpotensi memengaruhi stabilitas sosial dan identitas generasi muda. Secara teoritis, 

penelitian ini diharapkan memperkaya kajian sosiologi agama dan teori strukturasi Giddens 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

513 

 

pada konteks keluarga multiagama. Kemudain, secara praktis, hasilnya dapat menjadi panduan 

bagi keluarga, konselor, dan pembuat kebijakan dalam mengelola dinamika keagamaan anak, 

sehingga mendorong ketahanan keluarga dan toleransi beragama yang lebih baik di 

masyarakat. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi, 

berlandaskan pada kerangka pemikiran Alfred Schutz. Fenomenologi bertujuan menggali 

"dunia kehidupan" (Lebenswelt), yaitu cara individu mengkonstruksi dan menginterpretasikan 

realitas sosial mereka (Schutz, 1970). Pendekatan ini dipilih secara fundamental untuk 

menangkap makna subjektif dari praktik keagamaan sehari-hari yang dialami oleh anak-anak 

dalam keluarga multiagama. Dengan demikian, desain Schutz ini esensial untuk menemukan 

esensi unik dari fenomena negosiasi keyakinan dan praktik keagamaan yang kompleks. 

Subjek utama penelitian adalah sebuah keluarga multiagama di Kota Bekasi, yang 

terdiri dari Ibu beragama Islam, Ayah beragama Buddha, dan anak-anak yang mengikuti agama 

Islam. Pemilihan Kota Bekasi sangat strategis karena lokasi ini merupakan kota satelit Jakarta 

yang menawarkan konteks urban yang heterogen, ditandai dengan mobilitas penduduk tinggi 

dan keberagaman sosial yang mendukung studi kasus mendalam (Husara et al., 2025). Peneliti 

telah memastikan bahwa seluruh informan telah memberikan informed consent sebelum 

pengambilan data, sebagai jaminan etika penelitian. Adapun kerahasiaan identitas dan data 

pribadi informan dijamin untuk melindungi privasi mereka. 

Pengumpulan data primer dilakukan melalui wawancara mendalam dan observasi, di 

mana peneliti berupaya menerapkan sikap epoche fenomenologis, yaitu menangguhkan 

prasangka (De Bruin, 2020). Wawancara dilakukan kepada setiap anggota keluarga untuk 

mendapatkan narasi subjektif yang kaya. Selain itu, digunakan pula data sekunder berupa studi 

literatur untuk mendukung analisis. Studi literatur adalah proses pengumpulan informasi dan 

data yang dilakukan melalui penelusuran dan rekonstruksi berbagai referensi yang sudah 

dipublikasikan, termasuk karya ilmiah, jurnal, dan laporan penelitian sebelumnya (Nina Adlini 

et al., 2022). Kombinasi teknik ini sangat penting untuk menghasilkan data yang komprehensif, 

autentik, dan dapat menangkap dimensi praksis keagamaan yang sesungguhnya di lapangan. 

Analisis data dilakukan melalui dua tahapan, yaitu analisis model Miles dan Huberman 

yang kemudian dianalisis secara teoritis. Analisis model Miles & Huberman, (1994) terbagi 

menjad 3 proses yaitu (1) Data Collection; (2) Data Display; dan (3) Data Condensation. Hasil 

reduksi data tersebut akan dianalisis kembali secara teoritis menggunakan teori Fenomenologi 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

514 

 

Schutz dan teori Strukturasi Giddens. Secara fenomenologis, penulis mengidentifikasi makna 

pengalaman melalui because of-motif (alasan bertindak) dan in order to-motif (tujuan), yang 

kemudian dianalisis untuk menemukan esensi dan tipifikasi sosialnya. Selanjutnya, temuan 

fenomenologis ini dianalisis menggunakan Teori Strukturasi Anthony Giddens. Kerangka 

Giddens sangat relevan karena memungkinkan analisis mendalam tentang bagaimana agensi 

anak mereproduksi atau mentransformasi struktur keagamaan yang ditetapkan oleh orang tua 

(Giddens, 2010). 

 

Gambar 1. Bagan Kerangka Analisis Strukturasi Giddens Keluarga Multiagama 

Untuk memastikan validitas dan reliabilitas temuan kualitatif, penelitian ini 

menerapkan uji keabsahan data melalui triangulasi data dan peer review. Triangulasi adalah 

suatu teknik pemeriksaan keabsahan data yang membandingkan dan memverifikasi informasi 

satu dengan yang lainnya (Creswell, 2014). Ini mencakup konfirmasi silang antara data 

wawancara Ayah, Ibu, dan anak-anak, serta perbandingan dengan hasil observasi langsung. 

Sementara peer review merujuk pada proses evaluasi di mana sejumlah penilai (reviewer) 

independen bertugas untuk mengkaji secara kritis dan memberikan masukan terhadap data atau 

informasi yang telah dikumpulkan atau disajikan (Wardhana, 2023). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Struktur Keagamaan Orang Tua dalam Keluarga Multiagama 

Struktur keagamaan dalam keluarga multiagama ini bukanlah hasil kompromi yang 

egaliter, melainkan produk dari dominasi yang dilegitimasi secara pasif oleh pihak yang 

lemah. Orang tua bersama-sama menciptakan serangkaian aturan dan sumber daya yang 

secara dialektis membatasi sekaligus memungkinkan praktik keagamaan anak, membentuk 

sebuah medan struktural yang asimetris. Ibu, yang diidentifikasi sebagai "Agen Dominasi 

Agama & Penyesuaian Sosial," secara aktif memproduksi struktur tersebut, sementara Ayah, 

 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

515 
 

"Aktor Menghargai dan Penghindar Konflik," mereproduksinya melalui strategi penarikan 

diri. Asimetri ini menghasilkan suatu lanskap struktural yang tegang, di mana agama 

fungsional keluarga condong kuat pada sistem keyakinan Ibu, meskipun keyakinan Ayah 

tetap diakui secara privat. 

Dimensi signifikasi (makna dan interpretasi) Ibu terhadap agama adalah bersifat 

mutlak dan eksklusif, menuntut agar semua kegiatan agama yang wajib harus dijalankan dan 

agama anak wajib Islam sesuai agamanya. Because of-motif yang melandasinya adalah 

keyakinan teologis yang mendalam bahwa Islam merupakan kebenaran tunggal, yang secara 

strategis ia hubungkan dengan kebutuhan pragmatis agar anak dapat berintegrasi secara 

sosial di lingkungan Bekasi yang didominasi oleh populasi Muslim. Dengan memanfaatkan 

skema kognitif ini, Ibu menafsirkan perannya sebagai penentu tunggal agama anak, sehingga 

secara efektif memproduksi struktur makna yang kaku dalam unit keluarga. Definisi yang ia 

tawarkan memberikan kerangka tafsir yang jelas, namun sempit, bagi semua fenomena 

keagamaan di rumah tangga. Kejelasan ini, yang didorong oleh tekanan teologis dan sosial, 

pada akhirnya menetapkan batas interpretatif primer bagi kehidupan spiritual anak-anak. 

Sebaliknya, signifikasi Ayah terhadap agama bersifat privat dan sangat relasional, di 

mana ia lebih fokus pada etika universal daripada doktrin spesifik. Because of-motif Ayah 

berpusat pada upaya menjaga keimanan pada agama Buddha-nya sekaligus menghormati 

keluarganya, yang ia tunjukkan melalui pilihan untuk tidak memaksakan agamanya kepada 

anak-anak. Ayah menafsirkan praktik keagamaan sebagai urusan yang sangat pribadi dan 

berlandaskan etika umum, yang terwujud dalam ajaran tentang pentingnya berbuat baik saja. 

Perbedaan signifikasi yang kontradiktif ini menimbulkan ketegangan struktural yang 

mendasar antara kebenaran mutlak yang diyakini Ibu versus etika universal yang dianut 

Ayah. Oposisi mendasar dalam pandangan dunia ini, meskipun tetap tidak terucap, 

membentuk dinamika mendasar dari transmisi keagamaan. 

Dualitas signifikasi yang kontras ini kemudian diselesaikan dalam ranah keluarga 

melalui dominasi signifikasi Ibu. Ibu secara tegas mendefinisikan Islam sebagai bahasa dan 

praktik keagamaan yang dominan, yang kemudian menjadi skema interpretatif wajib bagi 

anak-anak untuk memahami ritual, hari raya, dan kewajiban di rumah. Resolusi ini berhasil 

mempertahankan "kedamaian yang renggang" dalam keluarga, namun harus dibayar dengan 

terpinggirkannya satu sistem keyakinan secara fungsional. Beranjak dari makna, dimensi 

dominasi kemudian menjadi fokus, yang melibatkan alokasi sumber daya dan otoritas, yang 

dalam kasus ini terpusat secara tidak proporsional pada Ibu. Sentralisasi ini memastikan 

bahwa signifikasi yang dominan secara struktural didukung oleh kekuasaan yang nyata, 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

516 
 

memungkinkannya bertransisi dari sekadar makna menjadi realitas yang dapat ditegakkan. 

Ibu memanfaatkan sumber daya alokatif dengan mengontrol pilihan pendidikan anak, 

yang terwujud dalam keputusan untuk memasukkan mereka ke sekolah Islam. Penggunaan 

sumber daya alokatif yang strategis ini memastikan paparan keagamaan anak bersifat 

monoreligius sejak usia dini, secara efektif menentukan lintasan keagamaan mereka terlepas 

dari keyakinan Ayah. Kontrol kelembagaan atas pendidikan ini adalah alat struktural yang 

sangat kuat, karena membentuk literasi keagamaan fundamental dan identitas sosial anak-

anak. Dengan mendelegasikan fungsi pengajaran kepada institusi monoreligius, Ibu berhasil 

mengonsolidasikan posisi strukturalnya dan membatasi tantangan eksternal terhadap 

otoritasnya. 

Selain sumber daya alokatif, Ibu juga menggunakan sumber daya otoritatif berupa 

agresi verbal dan kontrol emosional. Hasil wawancara secara jelas menunjukkan bahwa 

pelanggaran terhadap aturan Ibu dapat berujung pada ancaman dimarahi atau potensi 

hubungan keluarga yang renggang, yang berfungsi sebagai sanksi non-fisik yang kuat. 

Konsekuensi emosional ini bertindak sebagai in order to-motif Ibu untuk menegakkan aturan 

agama dalam rumah tangga, menjadi pencegah langsung terhadap penyimpangan. 

Penggunaan tekanan emosional yang berkelanjutan ini memperkuat otoritas sentral Ibu, 

menciptakan hierarki kekuasaan keagamaan yang jelas dan sulit ditentang oleh anak-anak. 

Sebaliknya, Ayah secara sadar melepaskan sumber daya dominasi agamanya, 

memilih untuk tidak mengajarkan ajaran Buddha atau memaksakan ritualnya di rumah. 

Penarikan diri yang disengaja ini, meskipun tujuannya adalah menghindari konfrontasi, 

secara struktural justru memperkuat monopoli dominasi Ibu. Tindakan pasif Ayah secara 

paradoksal berfungsi sebagai modalitas yang melanggengkan struktur monoreligius, 

menunjukkan sifat paradoksal dari dualitas struktur Giddens. Dengan menarik diri, Ayah 

mengorbankan otoritas keagamaannya demi menjaga keharmonisan relasional keluarga, 

sekaligus mengukuhkan posisi dominan Ibu. 

Dominasi Ibu yang didukung oleh penarikan diri strategis Ayah berhasil membangun 

struktur keagamaan yang secara fungsional bersifat Islam. Sumber daya dominasi ini 

menjadi medium yang secara signifikan membatasi ruang praktik keagamaan anak, sehingga 

pilihan keagamaan anak sejak awal sudah terstruktur dan terdistribusi secara tidak merata. 

Akibatnya, anak-anak hanya memiliki akses yang aman dan mudah terhadap sumber daya 

Islam, yang secara aktif memperkuat dinamika kekuasaan yang ada. Struktur dominasi yang 

mapan ini kemudian harus dibenarkan melalui dimensi legitimasi, yang bertugas 

menyediakan kerangka moral dan normatif bagi aturan-aturan tersebut. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

517 
 

Dimensi legitimasi melibatkan penggunaan norma, nilai, dan moralitas untuk 

membenarkan aturan dan praktik yang telah ditetapkan. Ibu menggunakan norma kewajiban 

teologis ("agama yang wajib harus dijalankan") bersama dengan norma penyesuaian sosial 

(agar anak mudah berinteraksi di lingkungan Islam) untuk melegitimasi dominasinya. 

Legitimasi ganda ini—yang bersifat teologis (perintah ilahi) dan pragmatis (kebutuhan 

sosial)—menjadikan otoritas Ibu hampir tidak terbantahkan. Ia membingkai tindakannya 

bukan sekadar sebagai preferensi pribadi, tetapi sebagai persyaratan penting bagi 

kesejahteraan spiritual dan keberhasilan navigasi sosial anak-anak dalam lanskap perkotaan. 

Secara krusial, norma legitimasi ini diperkuat lebih lanjut oleh penghormatan yang 

ditunjukkan oleh Ayah. Meskipun Ayah beragama Buddha, kompromi simbolisnya, seperti 

mengikuti ritual istrinya dan penarikan diri umumnya, memberikan legitimasi relasional 

pada struktur yang ditetapkan Ibu. Ayah membenarkan aturan Ibu bukan berdasarkan 

keyakinan agamanya, melainkan berdasarkan nilai transenden keharmonisan dan 

penghormatan terhadap pasangan dan stabilitas keluarga. Penguatan etika dari pihak yang 

secara keyakinan berbeda ini menjadikan susunan struktural tersebut sangat kokoh dan dapat 

diterima secara sosial dalam keluarga. 

Akibatnya, struktur yang terbentuk memiliki dasar legitimasi yang sangat kuat, 

didukung oleh doktrin agama dari Ibu dan diperkuat oleh nilai-nilai etika inti keluarga dari 

Ayah. Anak-anak dihadapkan pada struktur yang sangat sulit untuk ditolak, karena menolak 

agama Ibu secara implisit berarti menolak legitimasi etika yang disediakan oleh Ayah. 

Kesulitan inheren ini memastikan kontinuitas struktural, memaksa anak-anak untuk terlibat 

dengan kerangka keagamaan yang dominan sebagai cara praktik sosial yang standar. 

Stabilitas dan prediktabilitas inilah yang menciptakan basis bagi rasa keamanan ontologis 

dalam keluarga. Akhirnya, keluarga multiagama ini berfungsi di bawah struktur 

monoreligius yang dipertahankan oleh komitmen ganda kedua orang tua untuk melestarikan 

kedamaian relasional. 

Tabel 1. Dimensi Struktur Keagamaan Orang Tua dalam Keluarga Multiagama 

Dimensi 

Struktur 
Signifikasi Dominasi Legitimasi 

Modalitas Skema Interpretatif Fasilitas & Sumber Daya Norma & Nilai 

Tindakan Ibu Menafsirkan Islam secara 

eksklusif, mutlak, dan 

wajib, didorong oleh 

keyakinan teologis dan 

Monopoli sumber daya, 

menggunakan kontrol atas 

sekolah Islam anak 

(Alokatif) dan ancaman 

Legitimasi Ganda: 

Membenarkan aturan 

dengan norma Teologis 

(kewajiban Tuhan) dan 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

518 
 

kebutuhan penyesuaian 

sosial. 

emosional (Otoritatif) untuk 

ketaatan. 

Pragmatis (penyesuaian 

sosial). 

Tindakan 

Ayah 

Menafsirkan agama Buddha 

secara privat dan relasional, 

fokus pada etika berbuat 

baik saja, bertujuan 

menjaga keimanan dan 

menghormati keluarga. 

Penarikan diri strategis, 

melepaskan semua sumber 

daya dominasi agamanya 

demi menghindari konflik 

dan menjaga keharmonisan 

relasional keluarga. 

Legitimasi Relasional: 

Membenarkan struktur Ibu 

menggunakan nilai Etika 

Keluarga berupa 

menghargai dan 

keharmonisan. 

Interaksi 

Struktural 

yang 

Dihasilkan 

Islam menjadi kerangka 

interpretatif fungsional yang 

dominan, menciptakan 

Ketegangan Signifikansi 

antara dogma yang kaku 

melawan etika universal. 

Dominasi Otoritatif Ibu 

Diperkuat Pasif; monopoli 

struktural agama Islam 

dilanggengkan oleh 

penarikan diri Ayah. 

Struktur yang Sangat 

Legitim: Aturan dibenarkan 

oleh dogma (Ibu) dan 

diperkuat oleh etika 

keluarga (Ayah), 

menjadikannya sulit ditolak. 

 

Realisasi Praktik Keagamaan Anak sebagai Agen 

Anak-anak dalam keluarga ini tidak hanya merespons secara pasif; mereka bertindak 

sebagai agen yang cerdik dalam menghadapi struktur keagamaan yang asimetris. Praktik 

keagamaan yang mereka tunjukkan merupakan produk dari interaksi kompleks antara aturan 

kaku yang ditetapkan orang tua dan kesadaran mereka untuk mempertahankan integritas 

pribadi sekaligus keharmonisan relasional keluarga. Agensi mereka ini terefleksikan secara 

mendalam melalui tiga dimensi kesadaran Giddens, yang menjadi kunci dalam memahami 

bagaimana mereka menavigasi struktur yang membatasi dan memfasilitasi. Dengan 

demikian, praktik mereka adalah suatu tindakan negosiasi yang berkelanjutan antara tuntutan 

struktural dan motif internal. 

Struktur yang didominasi oleh Ibu secara nyata memfasilitasi praktik ritual Islam 

melalui dukungan kelembagaan seperti sekolah, penetapan waktu ibadah, dan pengawasan 

langsung. Praktik-praktik dasar seperti sholat, berdoa, dan berpuasa telah menjadi norma 

yang difasilitasi dan didukung oleh sumber daya dominasi Ibu. Pengakuan anak-anak bahwa 

aturan ini "memengaruhi waktu dan cara berpakaian" menunjukkan bahwa praktik ritual 

tersebut telah berhasil diinternalisasi sebagai bagian dari skema sosial sehari-hari mereka. 

Fasilitas struktural ini memastikan bahwa anak-anak memiliki modalitas yang cukup untuk 

menjalankan praktik agama yang dominan. 

Namun, di sisi lain, struktur yang sama tersebut secara simultan membatasi 

eksplorasi keagamaan lainnya, termasuk kemungkinan mempelajari atau mempraktikkan 

agama Ayah. Keterbatasan ini terlihat jelas dari pengakuan anak yang menyatakan tidak 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

519 
 

pernah menganggap serius saran Ibu ketika sedang memarahi anaknya untuk "ikut ayah 

saja," karena mereka secara sadar memahami konsekuensi strukturalnya. Mereka sadar 

bahwa mengikuti Ayah secara terbuka akan mengganggu keharmonisan yang telah 

terstruktur oleh dominasi Ibu. Oleh karena itu, praktik yang direalisasikan anak bukanlah 

sinkretisme atau penolakan total terhadap salah satu agama, melainkan suatu bentuk 

kepatuhan ritual terhadap agama yang secara fungsional paling dominan di rumah. 

Pemisahan ruang publik (sekolah dan ritual rumah) yang dominan Islam dengan ruang privat 

(keyakinan batin Ayah) ini merupakan bentuk dari regionalisasi, di mana makna keagamaan 

berbeda beroperasi dalam domain spasial yang berbeda. 

Praktik keagamaan anak yang kemudian muncul adalah 'kepatuhan berjarak' (distant 

obedience), di mana anak melakukan ritual tersebut secara instrumental untuk memenuhi 

tuntutan sosial Ibu, tetapi tanpa sepenuhnya menginternalisasi makna teologisnya secara 

mendalam. Hal ini dikonfirmasi melalui pengakuan mereka bahwa mereka hanya mengikuti 

aturan "kadang-kadang" atau "kalo ada pengawasan saja." Fenomena ini mengindikasikan 

bahwa praktik tersebut adalah taktik agensi yang rasional, di mana anak menggunakan aturan 

yang ada sebagai sumber daya strategis untuk menghindari sanksi dan konflik dalam 

keluarga. Kepatuhan berjarak ini memungkinkan mereka untuk mendapatkan kedamaian 

struktural tanpa harus mengorbankan integritas keyakinan pribadi mereka sepenuhnya. 

Anak-anak juga menunjukkan tingkat kesadaran diskursif yang tinggi, terbukti dari 

kemampuan mereka mengartikulasikan secara verbal alasan non-teologis di balik pilihan 

praktik mereka. Salah satu anak secara eksplisit menyatakan, "Saya mengikuti aturan sebatas 

menjaga keharmonisan, tanpa mengabaikan prinsip pribadi saya." Pernyataan yang tajam ini 

menjadi bukti kuat bahwa anak tidak hanya merespons, tetapi mereka mampu menafsirkan 

dan membenarkan tindakan mereka menggunakan kerangka etis dan relasional. Kesadaran 

ini menempatkan mereka sebagai agen yang reflektif. Kemampuan untuk mengartikulasikan 

motivasi dan menilai konsekuensi tindakan mereka ini mencerminkan konsep memonitor 

reflektif (reflexive monitoring) dari Giddens. 

Tingkat kesadaran diskursif ini memungkinkan anak untuk secara sadar memisahkan 

domain praktik (kepatuhan ritual) dari domain keyakinan inti pribadi mereka. Mereka 

menggunakan akal budi untuk secara efektif menanggapi struktur legitimasi Ibu, secara sadar 

menempatkan nilai menghargai dan keharmonisan sebagai alasan yang jauh lebih penting 

daripada dogma eksklusif. Kemampuan mereka mengartikulasikan bahwa aturan Ibu 

"sebatas ritual saja bagi saya," menunjukkan pemahaman yang mendalam mengenai sifat 

instrumental dan non-esensial dari praktik tersebut. Pemisahan domain ini adalah mekanisme 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

520 
 

kunci untuk mempertahankan identitas diri. 

Peran kesadaran diskursif ini sangat penting karena ia mengungkapkan bahwa agensi 

anak tidak didorong oleh kepasrahan atau ketidakmampuan, melainkan oleh suatu prinsip 

pribadi yang telah terdefinisikan secara sadar dan rasional. Anak-anak ini menyadari adanya 

dilema rohani yang mereka hadapi, namun mereka berhasil merumuskannya ke dalam 

strategi tindakan yang terartikulasi dengan jelas. Dengan demikian, kesadaran diskursif ini 

menjadi modalitas bagi mereka untuk bertindak sebagai agen perubahan, meskipun 

perubahan tersebut bersifat internal dan subtle. 

Selanjutnya, pada tingkat kesadaran praktis (rutinitas non-reflektif), anak-anak 

melaksanakan ritual sebagai kebiasaan sehari-hari yang telah ditanamkan sejak kecil melalui 

pola asuh Ibu dan sekolah. Praktik seperti berdoa, sholat, atau berpakaian tertentu telah 

menjadi norma yang dilaksanakan tanpa perlu refleksi sadar, berfungsi sebagai bagian dari 

skema sosial yang diharapkan dalam rumah tangga Muslim fungsional. Pengulangan praktik 

ini dari hari ke hari merupakan mekanisme rutinisasi yang mengamankan kontinuitas tatanan 

sosial dalam keluarga, menjadikannya terprediksi. Kesadaran praktis ini merupakan 

modalitas yang secara konstan mereproduksi struktur Ibu melalui repetisi yang bersifat 

otomatis dan tidak disengaja. Pengulangan ini menjamin kontinuitas struktural sehari-hari. 

Namun, yang lebih signifikan dalam konteks konflik adalah peran ketidaksadaran, 

yang berfungsi sebagai sanksi terinternalisasi. Anak-anak melaporkan perasaan "bersalah" 

dan kekhawatiran "hubungan dengan keluarga bisa sedikit renggang" jika aturan Ibu tidak 

diikuti secara konsisten. Perasaan bersalah dan ketakutan ini adalah manifestasi dari struktur 

dominasi Ibu yang telah terinternalisasi, beroperasi secara otomatis di luar kesadaran 

diskursif, dan mendorong mereka kembali pada jalur kepatuhan. 

Perasaan bersalah dan ketakutan yang berada di ranah ketidaksadaran ini menjadi 

modalitas yang secara otomatis memproduksi praktik kepatuhan, bahkan saat pengawasan 

langsung tidak ada. Ketidaksadaran bekerja sebagai penjaga gerbang struktural, memastikan 

bahwa anak secara refleks menolak opsi yang mengancam keharmonisan dan stabilitas yang 

telah dibangun. Kepatuhan yang dihasilkan oleh rutinisasi dan pengawasan non-reflektif ini 

berkontribusi pada pemeliharaan rasa keamanan ontologis anak-anak, yaitu keyakinan dasar 

akan stabilitas dunia sosial dan integritas diri mereka. Ini menunjukkan dengan jelas 

bagaimana dimensi emosional yang tertekan menjadi bagian integral yang tak terpisahkan 

dari siklus dualitas struktur Giddens. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

521 
 

Tabel 2. Dimensi Kesadaran Anak dalam Keluarga Multiagama di Bekasi 

Dimensi Kesadaran Praktik Keagamaan Keterangan 

Kesadaran Diskursif Prioritas Keharmonisan Anak secara sadar menjadikan etika 

relasional sebagai prinsip penuntun agensi, 

menunjukkan kemampuan memonitor 

reflektif atas tindakan dan dampaknya pada 

struktur keluarga. 

Kesadaran Praktis Kepatuhan Ritual Anak melaksanakan ritual sebagai kebiasaan 

rutin sehari-hari tanpa refleksi sadar, di mana 

pengulangan ini adalah rutinisasi yang 

memelihara kontinuitas struktural. 

Ketidaksadaran Rasa Bersalah/Khawatir 

Kerenggangan 

Perasaan takut dan bersalah beroperasi di luar 

kesadaran sadar sebagai sanksi 

terinternalisasi yang menjamin kepatuhan, 

yang merupakan basis emosional untuk 

keamanan ontologis anak. 

 

Kontribusi Praktik Keagamaan Anak Terhadap Struktur Keagamaan Orang Tua 

Analisis berikut ini berfungsi menutup siklus dualitas struktur, menganalisis secara 

mendalam bagaimana praktik keagamaan yang dilakukan oleh anak-anak tidak hanya 

merupakan hasil dari struktur, tetapi juga berkontribusi kembali pada pembentukan atau 

perubahan struktur tersebut. Agensi anak dalam keluarga multiagama ini melampaui respons 

pasif, mencakup tindakan simultan untuk mereproduksi stabilitas yang ada dan 

mentransformasi makna yang mendasarinya. Dengan demikian, praktik mereka adalah 

mekanisme kunci yang menjelaskan mengapa keluarga ini tetap fungsional di tengah 

ketegangan keyakinan teologis yang inheren. Siklus ini menegaskan konsep Giddens bahwa 

struktur dan agensi saling membentuk satu sama lain melalui praktik sosial. 

Praktik anak yang secara konsisten memilih untuk mengikuti praktik Islam, 

meskipun dilakukan dengan kepatuhan berjarak, secara fundamental mereproduksi struktur 

dominasi dan legitimasi yang telah ditetapkan oleh Ibu. Dengan memilih bersekolah di 

lembaga Islam dan menjalankan ritual yang diwajibkan Ibu, anak-anak secara nyata 

memberikan validitas empiris terhadap keputusan dan otoritas Ibu. Tindakan berulang ini 

memperkuat norma bahwa Islam adalah satu-satunya norma yang sah (legitimate) dan paling 

aman untuk dianut dalam konteks sosial dan relasional keluarga tersebut. Rutinisasi praktik 

keagamaan anak sehari-hari inilah yang berfungsi sebagai mekanisme kunci reproduksi 

struktural. Melalui reproduksi praktik ini, anak secara efektif menjaga status quo struktural 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

522 
 

keluarga. 

Reproduksi praktik ini memiliki efek signifikan dalam melanggengkan strategi 

penarikan diri yang dipilih oleh Ayah. Kepatuhan anak-anak terhadap struktur Ibu secara 

tidak langsung menghargai in order to-motif Ayah yang utama, yaitu menghindari konflik 

dan menjaga keharmonisan. Anak-anak membebaskan Ayah dari tugas struktural untuk 

mengajarkan agamanya, karena stabilitas sudah tercapai melalui ketaatan kepada Ibu. 

Hasilnya adalah struktur keharmonisan yang tetap terjaga, namun harus dibayar dengan 

terpinggirkannya praktik agama Buddha Ayah, sehingga secara efektif melanggengkan 

dominasi Islam dalam aspek ritual rumah tangga. 

Secara tipikal, praktik berulang anak-anak ini menghasilkan mereka menjadi 

"Pewaris Agama Otoritas Dominan," sebuah konsekuensi alami dari praktik yang secara 

berulang mereproduksi struktur keagamaan Ibu. Praktik ini memastikan adanya koherensi 

yang stabil antara tuntutan struktural dan agensi, di mana anak menukar potensi ketegangan 

keyakinan teologis dengan stabilitas relasional yang mereka prioritaskan. Proses ini adalah 

cerminan sempurna dari dualitas struktur: struktur memberi medium (aturan Islam) dan anak 

mereproduksi struktur tersebut demi mencapai tujuannya (keharmonisan). Hal ini 

menjelaskan mengapa dinamika konflik keyakinan di keluarga tersebut tidak pernah 

meledak menjadi perpecahan. 

Meskipun terjadi reproduksi dalam bentuk ritual, praktik agensi anak-anak juga 

menghasilkan transformasi halus pada dimensi signifikasi (makna) dalam struktur keluarga. 

Transformasi mendasar ini terlihat dari pengakuan terbuka anak bahwa yang paling penting 

bagi mereka adalah "tetap menjadi orang baik dan menghormati perbedaan keyakinan dalam 

keluarga." Melalui interpretasi ini, anak secara efektif mengubah makna agama, 

menggesernya dari dogma eksklusif Ibu menjadi sebuah etika toleransi dan kebaikan 

universal. Perubahan makna ini menjadi sumbangan kognitif yang penting bagi struktur 

keagamaan keluarga. 

Redefinisi yang dibawa anak ini secara perlahan menyuntikkan nilai menghargai 

(nilai sentral Ayah) ke dalam inti filosofis praktik keagamaan yang berlaku di keluarga. 

Meskipun aturan (legitimasi) dan sumber daya (dominasi) di rumah tetap bersifat Islam, 

makna (signifikasi) yang dianut keluarga telah bergeser ke arah yang lebih pluralis dan etis 

universal. Transformasi ini didorong oleh kemampuan anak untuk terus melakukan 

memonitor reflektif terhadap praktik mereka dan menyesuaikannya dengan kebutuhan akan 

keamanan ontologis. Ini merupakan bentuk transformasi yang menyesuaikan, di mana anak 

tidak menghancurkan struktur yang ada, melainkan memodifikasi esensi interpretatifnya. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

523 
 

Transformasi signifikasi ini memungkinkan Ayah untuk tetap menjadi bagian moral yang 

penting, meskipun bukan bagian ritual yang dominan. 

Praktik keagamaan anak-anak ini akhirnya membuka ruang bagi legitimasi 

menghargai dan toleransi sebagai modalitas yang sah dalam struktur keluarga multiagama. 

Anak-anak, melalui praktik "kepatuhan berjarak" yang didorong oleh in order to-motif 

menjaga keharmonisan, secara tidak sengaja memproduksi struktur signifikasi baru yang 

jauh lebih resilien terhadap potensi konflik. Dengan menjaga keharmonisan yang terprediksi, 

praktik mereka memperkuat keamanan ontologis semua anggota keluarga, yang menjadi 

motivasi mendasar bagi reproduksi struktur ini. Transformasi makna ini menjadi kontribusi 

paling signifikan dari agensi anak terhadap ketahanan keluarga multiagama, menunjukkan 

bahwa interaksi dialektis mampu menciptakan stabilitas dalam konteks keberagaman yang 

menantang. 

PENUTUP 

Simpulan 

Simpulan penelitian ini menunjukkan bahwa strukturasi praktik keagamaan anak 

dalam keluarga multiagama ini bekerja melalui mekanisme dualitas struktur Giddens yang 

bersifat asimetris. Struktur keagamaan orang tua dibentuk oleh dominasi Ibu (Islam) yang 

mutlak melalui kontrol sumber daya dan legitimasi teologis-pragmatis, diperkuat oleh 

penarikan diri strategis Ayah (Buddha) yang memberikan legitimasi relasional dan 

menciptakan regionalisasi pada ranah privat, menghasilkan struktur fungsional monoreligius 

yang stabil dan menyediakan keamanan ontologis. Anak merespons struktur ini sebagai agen 

cerdik dengan merealisasikan praktik dalam bentuk 'kepatuhan berjarak'; di tingkat 

kesadaran diskursif, mereka menggunakan memonitor reflektif untuk memprioritaskan 

keharmonisan relasional, sementara kesadaran praktis melalui rutinisasi ritual secara 

otomatis mereproduksi struktur, didukung oleh ketidaksadaran (rasa bersalah/takut 

renggang) yang menginternalisasi sanksi demi menjaga stabilitas. Pada akhirnya, praktik 

anak secara simultan mereproduksi struktur dominasi ritual Ibu (melalui rutinisasi) dan 

mentransformasi struktur pada dimensi signifikasi, menggeser makna agama dari dogma 

eksklusif menuju etika universal dan toleransi, yang menjadi kontribusi signifikan mereka 

dalam menciptakan ketahanan dan kedamaian relasional keluarga. 

Saran 

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan agar fokus diperluas dari sekadar 

identifikasi struktur keagamaan menjadi analisis komparatif mengenai bagaimana 

mekanisme rutinisasi praktik keagamaan dan pembentukan keamanan ontologis berbeda 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

524 
 

antara keluarga multiagama dengan pola dominasi yang berbeda (misalnya, dominasi Ayah, 

atau pola kompromi egaliter), sehingga dapat dihasilkan generalisasi tipologi yang lebih 

kaya. Secara metodologis, penelitian dapat menguji secara kuantitatif sejauh mana tingkat 

memonitor reflektif anak berkorelasi dengan ketahanan (resiliensi) keluarga. Secara praktis, 

keluarga multiagama didorong untuk membangun komunikasi interpersonal yang efektif, 

ditandai dengan kesetaraan, keterbukaan, dan empati , serta menetapkan kesepakatan 

bersama yang eksplisit tentang pengasuhan anak , tujuannya adalah untuk mentransformasi 

'kepatuhan berjarak' anak menjadi praktik yang lebih otentik dan reflektif, sekaligus 

mencegah dilema rohani dan kebingungan identitas spiritual pada anak. 

DAFTAR PUSTAKA 

Aslami, A., Djanuardi, D., & Nasution, F. U. (2023). Keabsahan Perkawinan Beda Agama 

Ditinjau Dari Undang-Undang Perkawinan dan Hukum Islam. ULIL ALBAB : Jurnal 

Ilmiah Multidisiplin, 2(10), 4572–4583. https://doi.org/10.56799/jim.v2i10.2201 

Creswell, J. W. (2014). Research design: pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan mixed. 

Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

De Bruin, L. (2020). Epoché and Objectivity in Phenomenological Meaning-Making in 

Educational Research. In Phenomenological Inquiry in Education (pp. 21–35). 

Routledge - Taylor & Francis. https://doi.org/10.4324/9780429285646-2 

Gemar, A. (2023). Parental Influence and Intergenerational Transmission of Religious 

Belief, Attitudes, and Practices: Recent Evidence from the United States. Religions, 

14(11), 1373. https://doi.org/10.3390/rel14111373 

Giddens, A. (2010). Teori strukturasi: dasar-dasar pembentukan struktur sosial masyarakat 

(Daryanto & S. Z. Qudsy, Eds.; Daryanto, Trans.). Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Husara, R. M. R., Zainal, V. R., & Hakim, A. (2025). Exclusivism Reduces Empathy in 

Community Life in Satellite Cities. Dinasti International Journal of Education 

Management And Social Science, 6(3), 2329–2337. 

https://doi.org/10.38035/dijemss.v6i3.4080 

Laili, N., & Kusuma, R. S. (2022). Conflict Management Strategies for Children of Interfaith 

Marriages in Religious Decision Making. https://doi.org/10.2991/assehr.k.220501.026 

Lao, H. A. E., Tari, E., & Hale, M. (2021). POLA KOMUNIKASI INTERPERSONAL 

BAGI KELUARGA BEDA AGAMA DI KECAMATAN KOTA RAJA, KOTA 

KUPANG. Harmoni, 20(1), 129–143. https://doi.org/10.32488/harmoni.v20i1.493 

Mahsun, Mahmutarom, Ifada Retno Ekaningrum, Muh Syaifuddin, & Yuldashev Azim 

Abdurakhmonovich. (2023). Religious Education of Children in Interfaith Family. 



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama  
E-ISSN: 2620-8059 

 Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025 

 
  Vol.4, No.1, Juni Tahun 2021 

 

525 
 

Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 16(2), 124–130. 

https://doi.org/10.37812/fikroh.v16i2.990 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded 

Sourcebook. Journal of Environmental Psychology, 14(4), 336–337. 

Nina Adlini, M., Hanifa Dinda, A., Yulinda, S., Chotimah, O., & Julia Merliyana, S. (2022). 

METODE PENELITIAN KUALITATIF STUDI PUSTAKA. Edumaspul -  Jurnal 

Pendidikan, 6(1), 974–980. https://doi.org/doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3394 

Schutz, A. (1970). On Phenomenology and Social Relations. Chicago: The University of 

Chicago Press . 

Setiyanto, D. A. (2022). Resilience of Families of Different Religions in Indonesia between 

Social and Religious Problems. AL-HUKAMA’, 12(2), 47–73. 

https://doi.org/10.15642/alhukama.2022.12.2.47-73 

Tabaleku, R. E., & Haelitik, A. (2023). METODE PENDIDIKAN ORANG TUA BEDA 

AGAMA TERHADAP PERTUMBUHAN IMAN DAN IMPLIKASINYA PADA 

PENDIDIKAN ANAK. Inculco Journal of Christian Education, 3(1), 81–97. 

https://doi.org/10.59404/ijce.v3i1.143 

Wardhana, A. (2023). Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data. In S. Bahri (Ed.), 

METODOLOGI PENELITIAN KUANTITATIF & KUALITATIF (pp. 172–189). CV. 

Media Sains Indonesia. 

https://www.researchgate.net/publication/377777722_Teknik_Pemeriksaan_Keabsaha

n_Data 

  


	STRUKTURASI PRAKTIK KEAGAMAAN ANAK DALAM KELUARGA MULTIAGAMA: STUDI FENOMENOLOGI PADA KELUARGA DI KOTA BEKASI
	HASIL DAN PEMBAHASAN

