JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

STRUKTURASI PRAKTIK KEAGAMAAN ANAK DALAM KELUARGA
MULTIAGAMA: STUDI FENOMENOLOGI PADA KELUARGA DI KOTA BEKASI

Nathacha®, Agus Machfud Fauzi®
Fakultas Ilmu Sosial dan IImu Politik, Universitas Negeri Surabaya??

Email: 24040564143@mhs.unesa.ac.id', agusmfauzi@unesa.ac.id?

Abstract

This research focuses on uncovering Anthony Giddens' duality of structure process in the religious
practices of children in interfaith families, specifically how the dialectical interaction between child agency and
religious structure reproduces or transforms those practices. The study utilizes a qualitative approach with Alfred
Schutz's phenomenology design to capture subjective meaning, which is then theoretically analyzed using Anthony
Giddens' Structuration Theory to understand the dialectical interaction between the parents' religious structure
and the children's agency. Findings indicate that the family's religious structure is asymmetrical, dominated by
the Mother (Islam) through resource control and dual legitimation (theological-pragmatic), which is reinforced
by the Father's (Buddhist) strategic withdrawal. The children, as shrewd agents, realize their practices in the form
of "distant obedience"; they use discursive consciousness to prioritize relational harmony, while practical
consciousness reproduces the structure through ritual routinization. Simultaneously, this practice reproduces the
dominant ritual structure, but also transforms the family's signification, shifting the meaning of religion from
exclusive dogma toward universal ethics and tolerance, which is key to family resilience.
Keywords: Structuration, Children's Religious Practices, Interfaith Family, Duality of Structure.

Abstrak

Penelitian ini berfokus pada pengungkapan proses dualitas struktur Anthony Giddens dalam praktik
keagamaan anak pada keluarga multiagama, khususnya bagaimana interaksi dialektis antara agensi anak dan
struktur keagamaan mereproduksi atau mentransformasi praktik-praktik tersebut. Studi ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi Alfred Schutz untuk menangkap makna subjektif, yang
kemudian dianalisis secara teoretis menggunakan Teori Strukturasi Anthony Giddens guna memahami interaksi
dialektis antara struktur keagamaan orang tua dan agensi anak. Temuan menunjukkan bahwa struktur keagamaan
keluarga bersifat asimetris, didominasi oleh Ibu (Islam) melalui penguasaan sumber daya dan legitimasi ganda
(teologis-pragmatis), yang diperkuat oleh penarikan diri strategis dari Ayah (Buddha). Anak-anak, sebagai agen
yang cerdik, mewujudkan praktik mereka dalam bentuk "kepatuhan yang berjarak" (distant obedience); mereka
menggunakan kesadaran diskursif (discursive consciousness) untuk memprioritaskan keharmonisan relasional,
sementara kesadaran praktis (practical consciousness) mereproduksi struktur melalui rutinisasi ritual. Secara
simultan, praktik ini mereproduksi struktur ritual yang dominan, namun juga mentransformasi signifikasi
keluarga, menggeser makna agama dari dogma eksklusif menuju etika universal dan toleransi, yang merupakan
kunci ketahanan keluarga.
Kata Kunci: Strukturasi, Praktik Keagamaan Anak, Keluarga Multiagama, Dualitas Struktur

[[ Submitted: 15 Oktober 2025 [[ Accepted: 25 Desember 2025 [[ Published: 02 Januari 2026

509


mailto:24040564143@mhs.unesa.ac.id
mailto:agusmfauzi@unesa.ac.id

JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

PENDAHULUAN
Pengaruh orang tua merupakan faktor krusial dalam keterlibatan agama anak yang

mencakup pembentukan identitas, keyakinan, dan praktik keagamaannya. Dalam studi tentang
transmisi agama antargenerasi, ditemukan bahwa praktik keagamaan ibu, seperti kehadiran
kebaktian/ibadah, menjadi prediktor kuat bagi praktik anak di masa depan. Di sisi lain, identitas
agama ayah terbukti memiliki dampak penting dalam mendukung praktik keagamaan keluarga.
Temuan ini menegaskan bahwa, meski terjadi penurunan inkremen, perilaku agama anak
cenderung mencerminkan pola keterlibatan agama orang tua mereka (Gemar, 2023). Namun,
dinamika ini menjadi lebih kompleks ketika orang tua memiliki keyakinan yang berbeda, yang

dapat memengaruhi pola transmisi keagamaan secara keseluruhan.

Kenyataan adanya perbedaan keyakinan ini menjadi semakin relevan di Indonesia, di
mana fenomena perkawinan beda agama semakin marak. Data dari Indonesian Conference on
Religion and Peace (ICRP) mencatat sebanyak 1.566 pasangan yang menikah lintas agama dari
April 2005 hingga Desember 2022. Adapun data tersebut menunjukkan tren peningkatan
tahunan yang signifikan. Meskipun demikian, Undang-Undang Perkawinan yang berlaku di
Indonesia menyatakan bahwa perkawinan beda agama yang dilakukan melalui lembaga seperti
ICRP tidak sah secara hukum. Hal tersebut tetap berlaku meskipun perkawinan telah dicatatkan
di Kantor Catatan Sipil dan memperoleh Kutipan Akta Perkawinan, karena pencatatan tersebut
hanya bersifat administratif (Aslami et al., 2023).Kondisi ini menciptakan ketidakpastian
hukum dan sosial bagi keluarga multiagama, yang pada gilirannya memengaruhi dinamika

pengasuhan anak dalam konteks keagamaan.

Untuk memberikan gambaran nyata mengenai kompleksitas situasi hukum dan sosial
ini, penelitian ini menggunakan fenomena keluarga multiagama di Kota Bekasi sebagai
ilustrasi. Keluarga tersebut, yang terdiri dari orang tua beda agama, memiliki empat anak yang
menerapkan praktik keagamaan yang berpola. Keluarga ini mencerminkan keberagaman Kota
Bekasi, sebagai kota satelit Jakarta yang dikenal dengan populasi yang sangat heterogen,
mencakup keragaman karakter, latar belakang pendidikan, budaya, dan mobilitas penduduk
yang tinggi (Husara et al., 2025). Keberagaman ini tidak hanya memperkaya interaksi sosial,
tetapi juga menimbulkan tantangan dalam mempertahankan identitas keagamaan di tingkat

keluarga, khususnya bagi anak-anak yang tumbuh di lingkungan multiagama.

Untuk menghadapi tantangan tersebut, para orang tua pada keluarga multiagama
menggunakan pendekatan yang diklasifikasikan ke dalam tiga pola interaksi utama pendidikan

keagamaan. Pertama, orang tua memperkenalkan semua agama mereka secara terbuka; kedua,

510



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

orang tua memilih mengajarkan satu agama secara eksklusif, seperti yang digunakan oleh

subjek penelitian keluarga di Bekasi ini; dan ketiga, orang tua membagi agama berdasarkan
urutan anak, seperti anak pertama mengikuti ayah dan anak kedua mengikuti ibu (Mahsun et
al., 2023).Tipologi ini menyoroti variasi strategi orang tua dalam menangani perbedaan
keyakinan, yang pada akhirnya memengaruhi bagaimana anak-anak menginternalisasi praktik
keagamaan. Namun, pemahaman lebih dalam diperlukan mengenai bagaimana anak secara

aktif berpartisipasi dalam proses ini.

Terlepas dari pola pengasuhan yang diterapkan, kondisi keluarga multiagama pada
dasarnya dapat menimbulkan berbagai dampak bagi anak maupun orang tua. Dari perspektif
anak, kondisi ini sering kali memunculkan dilema rohani, kebingungan identitas spiritual,
kemungkinan berpindah keyakinan, serta penurunan fokus terhadap pendidikan (Tabaleku &
Haelitik, 2023). Sementara itu, bagi orang tua, fenomena ini memicu pertentangan internal
dalam menentukan identitas keagamaan anak, yang dapat mengganggu harmoni keluarga (Laili
& Kusuma, 2022). Dampak-dampak ini menekankan urgensi penelitian yang lebih mendalam
untuk memahami mekanisme psikologis dan sosial yang mendasari adaptasi anak dalam

keluarga multiagama, terutama di konteks urban seperti Bekasi.

Mengingat potensi dampak negatif yang mungkin timbul, terdapat upaya untuk
mengelola dinamika ini, strategi manajemen keluarga multiagama melibatkan komunikasi
interpersonal yang efektif, yang ditandai dengan kesetaraan, keterbukaan, empati, sikap
mendukung, sikap positif, dan kesetaraan, sehingga dapat menghindari konflik dan
mempertahankan kerukunan (Lao et al., 2021). Selain itu, penguatan ketahanan keluarga
dilakukan melalui kesepakatan bersama tentang pengasuhan anak, berbagi pengalaman,
konsultasi eksternal, dan komunikasi yang menghindari perdebatan teologis (Setiyanto, 2022).
Strategi-strategi ini menjadi kunci dalam memastikan bahwa perbedaan agama tidak

menghambat pembentukan praktik keagamaan yang sehat bagi anak.

Meskipun studi terdahulu tentang dinamika keluarga multiagama telah berkembang,
sebagian besar studi masih berfokus pada pendidikan agama terhadap anak, dampak
keberagaman agama dalam keluarga, serta strategi manajemen hubungan antaragama dalam
rumah tangga. Di sisi lain, eksplorasi mendalam mengenai bagaimana praktik keagamaan anak
terbentuk melalui interaksi dialektis antara anak dan orang tua beda agama tersebut masih
terbatas. Kesenjangan ini mencakup kurangnya pemahaman tentang pengalaman subjektif anak
dalam konteks keluarga multiagama serta dimensi praktik keagamaannya. Penelitian ini

menawarkan kebaruan melalui penerapan studi fenomenologi pada suatu keluarga di Kota

511



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Bekasi, yang mengungkap proses strukturasi praktik keagamaan anak dengan pendekatan

kontekstual dan reflektif terhadap dinamika sosial keluarga multiagama.

Untuk mengisi kesenjangan tersebut dan menangkap dimensi pengalaman subjektif
anak di keluarga multiagama, penelitian ini akan mengawali analisis dengan kerangka
fenomenologi Alfred Schutz dengan fokus pada pengalaman subjektif dan "dunia kehidupan™
(Lebenswelt) yang mereka bangun. Fenomenologi Schutz menekankan pada pemahaman
makna tindakan sosial sebagaimana dipahami oleh individu yang terlibat, termasuk bagaimana
anak-anak mengkonstruksi realitas keagamaan mereka (Schutz, 1970). Selanjutnya, temuan ini
akan dikaji secara teoritis menggunakan Teori Strukturasi Anthony Giddens yang
memperkenalkan konsep dualitas struktur, bahwa struktur sosial dan agensi individu saling
membentuk satu sama lain melalui praktik sosial. Teori ini sangat relevan untuk menganalisis
bagaimana praktik keagamaan anak direproduksi atau ditransformasi. Teori ini memungkinkan
analisis mendalam tentang bagaimana anak tidak hanya dipengaruhi oleh struktur agama yang
ditetapkan orang tua dalam bentuk signifikansi, dominasi, dan legitimasi, tetapi juga bagaimana
mereka secara aktif menegosiasikan dan mereproduksi struktur tersebut melalui kesadaran
diskursif dan praktis mereka (Giddens, 2010). Integrasi kedua kerangka ini memberikan
pemahaman holistik tentang dinamika keagamaan yang dinamis di tengah keberagaman

keluarga.

Integrasi kerangka fenomenologi dan strukturasi tersebut akan memandu penelitian ini
untuk berfokus pada proses dualitas struktur Giddens dalam praktik keagamaan anak di
keluarga multiagama, khususnya bagaimana interaksi dialektis antara agensi anak dan struktur
keagamaan yang ada mereproduksi atau mentransformasi praktik tersebut. Melalui studi
fenomenologi, penelitian ini berupaya menganalisis pengalaman orang tua beda agama dalam
memproduksi struktur keagamaan melalui dimensi signifikasi, dominasi, dan legitimasi
terhadap anak-anaknya. Selain itu, penelitian akan mengungkap realisasi praktik keagamaan
anak yang dibentuk dan dibatasi oleh struktur keagamaan berdasarkan dimensi kesadaran
diskursif, kesadaran praktis, dan ketidaksadaran anak. Selanjutnya, analisis ini akan diakhiri
dengan pemahaman tentang bagaimana praktik tersebut berkontribusi pada reproduksi atau
transformasi dari struktur keagamaan yang dibentuk orang tua beda agama itu sendiri.

Pemahaman mendalam tentang proses dualitas struktur ini menjadi penting, mengingat
peningkatan perkawinan beda agama di Indonesia dan keberagaman urban seperti di Bekasi,
yang berpotensi memengaruhi stabilitas sosial dan identitas generasi muda. Secara teoritis,

penelitian ini diharapkan memperkaya kajian sosiologi agama dan teori strukturasi Giddens

512



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

pada konteks keluarga multiagama. Kemudain, secara praktis, hasilnya dapat menjadi panduan

bagi keluarga, konselor, dan pembuat kebijakan dalam mengelola dinamika keagamaan anak,
sehingga mendorong ketahanan keluarga dan toleransi beragama yang lebih baik di
masyarakat.
METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi,
berlandaskan pada kerangka pemikiran Alfred Schutz. Fenomenologi bertujuan menggali
"dunia kehidupan™ (Lebenswelt), yaitu cara individu mengkonstruksi dan menginterpretasikan
realitas sosial mereka (Schutz, 1970). Pendekatan ini dipilih secara fundamental untuk
menangkap makna subjektif dari praktik keagamaan sehari-hari yang dialami oleh anak-anak
dalam keluarga multiagama. Dengan demikian, desain Schutz ini esensial untuk menemukan
esensi unik dari fenomena negosiasi keyakinan dan praktik keagamaan yang kompleks.

Subjek utama penelitian adalah sebuah keluarga multiagama di Kota Bekasi, yang
terdiri dari Ibu beragama Islam, Ayah beragama Buddha, dan anak-anak yang mengikuti agama
Islam. Pemilihan Kota Bekasi sangat strategis karena lokasi ini merupakan kota satelit Jakarta
yang menawarkan konteks urban yang heterogen, ditandai dengan mobilitas penduduk tinggi
dan keberagaman sosial yang mendukung studi kasus mendalam (Husara et al., 2025). Peneliti
telah memastikan bahwa seluruh informan telah memberikan informed consent sebelum
pengambilan data, sebagai jaminan etika penelitian. Adapun kerahasiaan identitas dan data

pribadi informan dijamin untuk melindungi privasi mereka.

Pengumpulan data primer dilakukan melalui wawancara mendalam dan observasi, di
mana peneliti berupaya menerapkan sikap epoche fenomenologis, yaitu menangguhkan
prasangka (De Bruin, 2020). Wawancara dilakukan kepada setiap anggota keluarga untuk
mendapatkan narasi subjektif yang kaya. Selain itu, digunakan pula data sekunder berupa studi
literatur untuk mendukung analisis. Studi literatur adalah proses pengumpulan informasi dan
data yang dilakukan melalui penelusuran dan rekonstruksi berbagai referensi yang sudah
dipublikasikan, termasuk karya ilmiah, jurnal, dan laporan penelitian sebelumnya (Nina Adlini
et al., 2022). Kombinasi teknik ini sangat penting untuk menghasilkan data yang komprehensif,
autentik, dan dapat menangkap dimensi praksis keagamaan yang sesungguhnya di lapangan.

Analisis data dilakukan melalui dua tahapan, yaitu analisis model Miles dan Huberman
yang kemudian dianalisis secara teoritis. Analisis model Miles & Huberman, (1994) terbagi
menjad 3 proses yaitu (1) Data Collection; (2) Data Display; dan (3) Data Condensation. Hasil

reduksi data tersebut akan dianalisis kembali secara teoritis menggunakan teori Fenomenologi

513



JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Schutz dan teori Strukturasi Giddens. Secara fenomenologis, penulis mengidentifikasi makna

pengalaman melalui because of-motif (alasan bertindak) dan in order to-motif (tujuan), yang
kemudian dianalisis untuk menemukan esensi dan tipifikasi sosialnya. Selanjutnya, temuan
fenomenologis ini dianalisis menggunakan Teori Strukturasi Anthony Giddens. Kerangka
Giddens sangat relevan karena memungkinkan analisis mendalam tentang bagaimana agensi
anak mereproduksi atau mentransformasi struktur keagamaan yang ditetapkan oleh orang tua
(Giddens, 2010).

Fenomenologi | — Fenomena Keluarga Multiagama

!

| Strukturasi (Giddens) ‘

!

Struktur Keagamaan Signifikasi

Dominasi
(orang tua) Legitimasi

reproduksil memungkinkan/
transformasi membatasi

Praktik
Keagamaan

Agen (anak)

realisasi

Kesadaran Diskursif
Kesadaran Praktis
Ketidaksadaran

Gambar 1. Bagan Kerangka Analisis Strukturasi Giddens Keluarga Multiagama

Untuk memastikan validitas dan reliabilitas temuan kualitatif, penelitian ini
menerapkan uji keabsahan data melalui triangulasi data dan peer review. Triangulasi adalah
suatu teknik pemeriksaan keabsahan data yang membandingkan dan memverifikasi informasi
satu dengan yang lainnya (Creswell, 2014). Ini mencakup konfirmasi silang antara data
wawancara Ayah, lbu, dan anak-anak, serta perbandingan dengan hasil observasi langsung.
Sementara peer review merujuk pada proses evaluasi di mana sejumlah penilai (reviewer)
independen bertugas untuk mengkaji secara kritis dan memberikan masukan terhadap data atau
informasi yang telah dikumpulkan atau disajikan (Wardhana, 2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Struktur Keagamaan Orang Tua dalam Keluarga Multiagama
Struktur keagamaan dalam keluarga multiagama ini bukanlah hasil kompromi yang
egaliter, melainkan produk dari dominasi yang dilegitimasi secara pasif oleh pihak yang
lemah. Orang tua bersama-sama menciptakan serangkaian aturan dan sumber daya yang
secara dialektis membatasi sekaligus memungkinkan praktik keagamaan anak, membentuk
sebuah medan struktural yang asimetris. Ibu, yang diidentifikasi sebagai "Agen Dominasi

Agama & Penyesuaian Sosial," secara aktif memproduksi struktur tersebut, sementara Ayah,

514



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

"Aktor Menghargai dan Penghindar Konflik," mereproduksinya melalui strategi penarikan

diri. Asimetri ini menghasilkan suatu lanskap struktural yang tegang, di mana agama
fungsional keluarga condong kuat pada sistem keyakinan Ibu, meskipun keyakinan Ayah
tetap diakui secara privat.

Dimensi signifikasi (makna dan interpretasi) Ibu terhadap agama adalah bersifat
mutlak dan eksklusif, menuntut agar semua kegiatan agama yang wajib harus dijalankan dan
agama anak wajib Islam sesuai agamanya. Because of-motif yang melandasinya adalah
keyakinan teologis yang mendalam bahwa Islam merupakan kebenaran tunggal, yang secara
strategis ia hubungkan dengan kebutuhan pragmatis agar anak dapat berintegrasi secara
sosial di lingkungan Bekasi yang didominasi oleh populasi Muslim. Dengan memanfaatkan
skema kognitif ini, Ibu menafsirkan perannya sebagai penentu tunggal agama anak, sehingga
secara efektif memproduksi struktur makna yang kaku dalam unit keluarga. Definisi yang ia
tawarkan memberikan kerangka tafsir yang jelas, namun sempit, bagi semua fenomena
keagamaan di rumah tangga. Kejelasan ini, yang didorong oleh tekanan teologis dan sosial,
pada akhirnya menetapkan batas interpretatif primer bagi kehidupan spiritual anak-anak.

Sebaliknya, signifikasi Ayah terhadap agama bersifat privat dan sangat relasional, di
mana ia lebih fokus pada etika universal daripada doktrin spesifik. Because of-motif Ayah
berpusat pada upaya menjaga keimanan pada agama Buddha-nya sekaligus menghormati
keluarganya, yang ia tunjukkan melalui pilihan untuk tidak memaksakan agamanya kepada
anak-anak. Ayah menafsirkan praktik keagamaan sebagai urusan yang sangat pribadi dan
berlandaskan etika umum, yang terwujud dalam ajaran tentang pentingnya berbuat baik saja.
Perbedaan signifikasi yang kontradiktif ini menimbulkan ketegangan struktural yang
mendasar antara kebenaran mutlak yang diyakini Ibu versus etika universal yang dianut
Ayah. Oposisi mendasar dalam pandangan dunia ini, meskipun tetap tidak terucap,
membentuk dinamika mendasar dari transmisi keagamaan.

Dualitas signifikasi yang kontras ini kemudian diselesaikan dalam ranah keluarga
melalui dominasi signifikasi Ibu. Ibu secara tegas mendefinisikan Islam sebagai bahasa dan
praktik keagamaan yang dominan, yang kemudian menjadi skema interpretatif wajib bagi
anak-anak untuk memahami ritual, hari raya, dan kewajiban di rumah. Resolusi ini berhasil
mempertahankan "kedamaian yang renggang" dalam keluarga, namun harus dibayar dengan
terpinggirkannya satu sistem keyakinan secara fungsional. Beranjak dari makna, dimensi
dominasi kemudian menjadi fokus, yang melibatkan alokasi sumber daya dan otoritas, yang
dalam kasus ini terpusat secara tidak proporsional pada Ibu. Sentralisasi ini memastikan

bahwa signifikasi yang dominan secara struktural didukung oleh kekuasaan yang nyata,

515



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025
memungkinkannya bertransisi dari sekadar makna menjadi realitas yang dapat ditegakkan.

Ibu memanfaatkan sumber daya alokatif dengan mengontrol pilihan pendidikan anak,
yang terwujud dalam keputusan untuk memasukkan mereka ke sekolah Islam. Penggunaan
sumber daya alokatif yang strategis ini memastikan paparan keagamaan anak bersifat
monoreligius sejak usia dini, secara efektif menentukan lintasan keagamaan mereka terlepas
dari keyakinan Ayah. Kontrol kelembagaan atas pendidikan ini adalah alat struktural yang
sangat kuat, karena membentuk literasi keagamaan fundamental dan identitas sosial anak-
anak. Dengan mendelegasikan fungsi pengajaran kepada institusi monoreligius, Ibu berhasil
mengonsolidasikan posisi strukturalnya dan membatasi tantangan eksternal terhadap
otoritasnya.

Selain sumber daya alokatif, Ibu juga menggunakan sumber daya otoritatif berupa
agresi verbal dan kontrol emosional. Hasil wawancara secara jelas menunjukkan bahwa
pelanggaran terhadap aturan lbu dapat berujung pada ancaman dimarahi atau potensi
hubungan keluarga yang renggang, yang berfungsi sebagai sanksi non-fisik yang kuat.
Konsekuensi emosional ini bertindak sebagai in order to-motif 1bu untuk menegakkan aturan
agama dalam rumah tangga, menjadi pencegah langsung terhadap penyimpangan.
Penggunaan tekanan emosional yang berkelanjutan ini memperkuat otoritas sentral Ibu,
menciptakan hierarki kekuasaan keagamaan yang jelas dan sulit ditentang oleh anak-anak.

Sebaliknya, Ayah secara sadar melepaskan sumber daya dominasi agamanya,
memilih untuk tidak mengajarkan ajaran Buddha atau memaksakan ritualnya di rumah.
Penarikan diri yang disengaja ini, meskipun tujuannya adalah menghindari konfrontasi,
secara struktural justru memperkuat monopoli dominasi Ibu. Tindakan pasif Ayah secara
paradoksal berfungsi sebagai modalitas yang melanggengkan struktur monoreligius,
menunjukkan sifat paradoksal dari dualitas struktur Giddens. Dengan menarik diri, Ayah
mengorbankan otoritas keagamaannya demi menjaga keharmonisan relasional keluarga,
sekaligus mengukuhkan posisi dominan Ibu.

Dominasi Ibu yang didukung oleh penarikan diri strategis Ayah berhasil membangun
struktur keagamaan yang secara fungsional bersifat Islam. Sumber daya dominasi ini
menjadi medium yang secara signifikan membatasi ruang praktik keagamaan anak, sehingga
pilihan keagamaan anak sejak awal sudah terstruktur dan terdistribusi secara tidak merata.
Akibatnya, anak-anak hanya memiliki akses yang aman dan mudah terhadap sumber daya
Islam, yang secara aktif memperkuat dinamika kekuasaan yang ada. Struktur dominasi yang
mapan ini kemudian harus dibenarkan melalui dimensi legitimasi, yang bertugas

menyediakan kerangka moral dan normatif bagi aturan-aturan tersebut.

516



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Dimensi legitimasi melibatkan penggunaan norma, nilai, dan moralitas untuk

membenarkan aturan dan praktik yang telah ditetapkan. Ibu menggunakan norma kewajiban
teologis ("agama yang wajib harus dijalankan™) bersama dengan norma penyesuaian sosial
(agar anak mudah berinteraksi di lingkungan Islam) untuk melegitimasi dominasinya.
Legitimasi ganda ini—yang bersifat teologis (perintah ilahi) dan pragmatis (kebutuhan
sosial)—menjadikan otoritas Ibu hampir tidak terbantahkan. la membingkai tindakannya
bukan sekadar sebagai preferensi pribadi, tetapi sebagai persyaratan penting bagi
kesejahteraan spiritual dan keberhasilan navigasi sosial anak-anak dalam lanskap perkotaan.

Secara krusial, norma legitimasi ini diperkuat lebih lanjut oleh penghormatan yang
ditunjukkan oleh Ayah. Meskipun Ayah beragama Buddha, kompromi simbolisnya, seperti
mengikuti ritual istrinya dan penarikan diri umumnya, memberikan legitimasi relasional
pada struktur yang ditetapkan Ibu. Ayah membenarkan aturan lbu bukan berdasarkan
keyakinan agamanya, melainkan berdasarkan nilai transenden keharmonisan dan
penghormatan terhadap pasangan dan stabilitas keluarga. Penguatan etika dari pihak yang
secara keyakinan berbeda ini menjadikan susunan struktural tersebut sangat kokoh dan dapat
diterima secara sosial dalam keluarga.

Akibatnya, struktur yang terbentuk memiliki dasar legitimasi yang sangat kuat,
didukung oleh doktrin agama dari Ibu dan diperkuat oleh nilai-nilai etika inti keluarga dari
Ayah. Anak-anak dihadapkan pada struktur yang sangat sulit untuk ditolak, karena menolak
agama lbu secara implisit berarti menolak legitimasi etika yang disediakan oleh Ayah.
Kesulitan inheren ini memastikan kontinuitas struktural, memaksa anak-anak untuk terlibat
dengan kerangka keagamaan yang dominan sebagai cara praktik sosial yang standar.
Stabilitas dan prediktabilitas inilah yang menciptakan basis bagi rasa keamanan ontologis
dalam keluarga. Akhirnya, keluarga multiagama ini berfungsi di bawah struktur
monoreligius yang dipertahankan oleh komitmen ganda kedua orang tua untuk melestarikan
kedamaian relasional.

Tabel 1. Dimensi Struktur Keagamaan Orang Tua dalam Keluarga Multiagama

Dimensi

Signifikasi Dominasi Legitimasi
Struktur
Modalitas Skema Interpretatif Fasilitas & Sumber Daya Norma & Nilai
Tindakan Ibu | Menafsirkan Islam secara Monopoli sumber daya, Legitimasi Ganda:

eksklusif, mutlak, dan
wajib, didorong oleh

keyakinan teologis dan

menggunakan kontrol atas
sekolah Islam anak

(Alokatif) dan ancaman

Membenarkan aturan
dengan norma Teologis

(kewajiban Tuhan) dan

517




JISA: Jurnal

IImiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025
kebutuhan penyesuaian emosional (Otoritatif) untuk | Pragmatis (penyesuaian
sosial. ketaatan. sosial).

Tindakan Menafsirkan agama Buddha | Penarikan diri strategis, Legitimasi Relasional:
Ayah secara privat dan relasional, | melepaskan semua sumber | Membenarkan struktur Ibu
fokus pada etika berbuat daya dominasi agamanya menggunakan nilai Etika
baik saja, bertujuan demi menghindari konflik Keluarga berupa
menjaga keimanan dan dan menjaga keharmonisan | menghargai dan
menghormati keluarga. relasional keluarga. keharmonisan.
Interaksi Islam menjadi kerangka Dominasi Otoritatif Ibu Struktur yang Sangat
Struktural interpretatif fungsional yang | Diperkuat Pasif; monopoli Legitim: Aturan dibenarkan
yang dominan, menciptakan struktural agama Islam oleh dogma (lbu) dan
Dihasilkan Ketegangan Signifikansi dilanggengkan oleh diperkuat oleh etika
antara dogma yang kaku penarikan diri Ayah. keluarga (Ayah),
melawan etika universal. menjadikannya sulit ditolak.

Realisasi Praktik Keagamaan Anak sebagai Agen

Anak-anak dalam keluarga ini tidak hanya merespons secara pasif; mereka bertindak
sebagai agen yang cerdik dalam menghadapi struktur keagamaan yang asimetris. Praktik
keagamaan yang mereka tunjukkan merupakan produk dari interaksi kompleks antara aturan
kaku yang ditetapkan orang tua dan kesadaran mereka untuk mempertahankan integritas
pribadi sekaligus keharmonisan relasional keluarga. Agensi mereka ini terefleksikan secara
mendalam melalui tiga dimensi kesadaran Giddens, yang menjadi kunci dalam memahami
bagaimana mereka menavigasi struktur yang membatasi dan memfasilitasi. Dengan
demikian, praktik mereka adalah suatu tindakan negosiasi yang berkelanjutan antara tuntutan
struktural dan motif internal.

Struktur yang didominasi oleh Ibu secara nyata memfasilitasi praktik ritual Islam
melalui dukungan kelembagaan seperti sekolah, penetapan waktu ibadah, dan pengawasan
langsung. Praktik-praktik dasar seperti sholat, berdoa, dan berpuasa telah menjadi norma
yang difasilitasi dan didukung oleh sumber daya dominasi Ibu. Pengakuan anak-anak bahwa
aturan ini "memengaruhi waktu dan cara berpakaian” menunjukkan bahwa praktik ritual
tersebut telah berhasil diinternalisasi sebagai bagian dari skema sosial sehari-hari mereka.
Fasilitas struktural ini memastikan bahwa anak-anak memiliki modalitas yang cukup untuk
menjalankan praktik agama yang dominan.

Namun, di sisi lain, struktur yang sama tersebut secara simultan membatasi
eksplorasi keagamaan lainnya, termasuk kemungkinan mempelajari atau mempraktikkan

agama Ayah. Keterbatasan ini terlihat jelas dari pengakuan anak yang menyatakan tidak

518




JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

pernah menganggap serius saran lbu ketika sedang memarahi anaknya untuk "ikut ayah

saja," karena mereka secara sadar memahami konsekuensi strukturalnya. Mereka sadar
bahwa mengikuti Ayah secara terbuka akan mengganggu keharmonisan yang telah
terstruktur oleh dominasi Ibu. Oleh karena itu, praktik yang direalisasikan anak bukanlah
sinkretisme atau penolakan total terhadap salah satu agama, melainkan suatu bentuk
kepatuhan ritual terhadap agama yang secara fungsional paling dominan di rumah.
Pemisahan ruang publik (sekolah dan ritual rumah) yang dominan Islam dengan ruang privat
(keyakinan batin Ayah) ini merupakan bentuk dari regionalisasi, di mana makna keagamaan
berbeda beroperasi dalam domain spasial yang berbeda.

Praktik keagamaan anak yang kemudian muncul adalah 'kepatuhan berjarak’ (distant
obedience), di mana anak melakukan ritual tersebut secara instrumental untuk memenuhi
tuntutan sosial Ibu, tetapi tanpa sepenuhnya menginternalisasi makna teologisnya secara
mendalam. Hal ini dikonfirmasi melalui pengakuan mereka bahwa mereka hanya mengikuti
aturan "kadang-kadang" atau "kalo ada pengawasan saja." Fenomena ini mengindikasikan
bahwa praktik tersebut adalah taktik agensi yang rasional, di mana anak menggunakan aturan
yang ada sebagai sumber daya strategis untuk menghindari sanksi dan konflik dalam
keluarga. Kepatuhan berjarak ini memungkinkan mereka untuk mendapatkan kedamaian
struktural tanpa harus mengorbankan integritas keyakinan pribadi mereka sepenuhnya.

Anak-anak juga menunjukkan tingkat kesadaran diskursif yang tinggi, terbukti dari
kemampuan mereka mengartikulasikan secara verbal alasan non-teologis di balik pilihan
praktik mereka. Salah satu anak secara eksplisit menyatakan, "Saya mengikuti aturan sebatas
menjaga keharmonisan, tanpa mengabaikan prinsip pribadi saya.” Pernyataan yang tajam ini
menjadi bukti kuat bahwa anak tidak hanya merespons, tetapi mereka mampu menafsirkan
dan membenarkan tindakan mereka menggunakan kerangka etis dan relasional. Kesadaran
ini menempatkan mereka sebagai agen yang reflektif. Kemampuan untuk mengartikulasikan
motivasi dan menilai konsekuensi tindakan mereka ini mencerminkan konsep memonitor
reflektif (reflexive monitoring) dari Giddens.

Tingkat kesadaran diskursif ini memungkinkan anak untuk secara sadar memisahkan
domain praktik (kepatuhan ritual) dari domain keyakinan inti pribadi mereka. Mereka
menggunakan akal budi untuk secara efektif menanggapi struktur legitimasi Ibu, secara sadar
menempatkan nilai menghargai dan keharmonisan sebagai alasan yang jauh lebih penting
daripada dogma eksklusif. Kemampuan mereka mengartikulasikan bahwa aturan Ibu
"sebatas ritual saja bagi saya," menunjukkan pemahaman yang mendalam mengenai sifat

instrumental dan non-esensial dari praktik tersebut. Pemisahan domain ini adalah mekanisme

519



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

kunci untuk mempertahankan identitas diri.

Peran kesadaran diskursif ini sangat penting karena ia mengungkapkan bahwa agensi
anak tidak didorong oleh kepasrahan atau ketidakmampuan, melainkan oleh suatu prinsip
pribadi yang telah terdefinisikan secara sadar dan rasional. Anak-anak ini menyadari adanya
dilema rohani yang mereka hadapi, namun mereka berhasil merumuskannya ke dalam
strategi tindakan yang terartikulasi dengan jelas. Dengan demikian, kesadaran diskursif ini
menjadi modalitas bagi mereka untuk bertindak sebagai agen perubahan, meskipun
perubahan tersebut bersifat internal dan subtle.

Selanjutnya, pada tingkat kesadaran praktis (rutinitas non-reflektif), anak-anak
melaksanakan ritual sebagai kebiasaan sehari-hari yang telah ditanamkan sejak kecil melalui
pola asuh Ibu dan sekolah. Praktik seperti berdoa, sholat, atau berpakaian tertentu telah
menjadi norma yang dilaksanakan tanpa perlu refleksi sadar, berfungsi sebagai bagian dari
skema sosial yang diharapkan dalam rumah tangga Muslim fungsional. Pengulangan praktik
ini dari hari ke hari merupakan mekanisme rutinisasi yang mengamankan kontinuitas tatanan
sosial dalam keluarga, menjadikannya terprediksi. Kesadaran praktis ini merupakan
modalitas yang secara konstan mereproduksi struktur Ibu melalui repetisi yang bersifat
otomatis dan tidak disengaja. Pengulangan ini menjamin kontinuitas struktural sehari-hari.

Namun, yang lebih signifikan dalam konteks konflik adalah peran ketidaksadaran,
yang berfungsi sebagai sanksi terinternalisasi. Anak-anak melaporkan perasaan "bersalah”
dan kekhawatiran "hubungan dengan keluarga bisa sedikit renggang™ jika aturan Ibu tidak
diikuti secara konsisten. Perasaan bersalah dan ketakutan ini adalah manifestasi dari struktur
dominasi Ibu yang telah terinternalisasi, beroperasi secara otomatis di luar kesadaran
diskursif, dan mendorong mereka kembali pada jalur kepatuhan.

Perasaan bersalah dan ketakutan yang berada di ranah ketidaksadaran ini menjadi
modalitas yang secara otomatis memproduksi praktik kepatuhan, bahkan saat pengawasan
langsung tidak ada. Ketidaksadaran bekerja sebagai penjaga gerbang struktural, memastikan
bahwa anak secara refleks menolak opsi yang mengancam keharmonisan dan stabilitas yang
telah dibangun. Kepatuhan yang dihasilkan oleh rutinisasi dan pengawasan non-reflektif ini
berkontribusi pada pemeliharaan rasa keamanan ontologis anak-anak, yaitu keyakinan dasar
akan stabilitas dunia sosial dan integritas diri mereka. Ini menunjukkan dengan jelas
bagaimana dimensi emosional yang tertekan menjadi bagian integral yang tak terpisahkan

dari siklus dualitas struktur Giddens.

520



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025
Tabel 2. Dimensi Kesadaran Anak dalam Keluarga Multiagama di Bekasi

Dimensi Kesadaran Praktik Keagamaan Keterangan

Kesadaran Diskursif Prioritas Keharmonisan Anak secara sadar menjadikan etika
relasional sebagai prinsip penuntun agensi,
menunjukkan kemampuan memonitor
reflektif atas tindakan dan dampaknya pada

struktur keluarga.

Kesadaran Praktis Kepatuhan Ritual Anak melaksanakan ritual sebagai kebiasaan
rutin sehari-hari tanpa refleksi sadar, di mana
pengulangan ini adalah rutinisasi yang

memelihara kontinuitas struktural.

Ketidaksadaran Rasa Bersalah/Khawatir Perasaan takut dan bersalah beroperasi di luar
Kerenggangan kesadaran sadar sebagai sanksi
terinternalisasi yang menjamin kepatuhan,

yang merupakan basis emosional untuk

keamanan ontologis anak.

Kontribusi Praktik Keagamaan Anak Terhadap Struktur Keagamaan Orang Tua

Analisis berikut ini berfungsi menutup siklus dualitas struktur, menganalisis secara
mendalam bagaimana praktik keagamaan yang dilakukan oleh anak-anak tidak hanya
merupakan hasil dari struktur, tetapi juga berkontribusi kembali pada pembentukan atau
perubahan struktur tersebut. Agensi anak dalam keluarga multiagama ini melampaui respons
pasif, mencakup tindakan simultan untuk mereproduksi stabilitas yang ada dan
mentransformasi makna yang mendasarinya. Dengan demikian, praktik mereka adalah
mekanisme kunci yang menjelaskan mengapa keluarga ini tetap fungsional di tengah
ketegangan keyakinan teologis yang inheren. Siklus ini menegaskan konsep Giddens bahwa
struktur dan agensi saling membentuk satu sama lain melalui praktik sosial.

Praktik anak yang secara konsisten memilih untuk mengikuti praktik Islam,
meskipun dilakukan dengan kepatuhan berjarak, secara fundamental mereproduksi struktur
dominasi dan legitimasi yang telah ditetapkan oleh Ibu. Dengan memilih bersekolah di
lembaga Islam dan menjalankan ritual yang diwajibkan Ibu, anak-anak secara nyata
memberikan validitas empiris terhadap keputusan dan otoritas Ibu. Tindakan berulang ini
memperkuat norma bahwa Islam adalah satu-satunya norma yang sah (legitimate) dan paling
aman untuk dianut dalam konteks sosial dan relasional keluarga tersebut. Rutinisasi praktik
keagamaan anak sehari-hari inilah yang berfungsi sebagai mekanisme kunci reproduksi

struktural. Melalui reproduksi praktik ini, anak secara efektif menjaga status quo struktural

521



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama
E-ISSN: 2620-8059
Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

keluarga.

Reproduksi praktik ini memiliki efek signifikan dalam melanggengkan strategi
penarikan diri yang dipilih oleh Ayah. Kepatuhan anak-anak terhadap struktur Ibu secara
tidak langsung menghargai in order to-motif Ayah yang utama, yaitu menghindari konflik
dan menjaga keharmonisan. Anak-anak membebaskan Ayah dari tugas struktural untuk
mengajarkan agamanya, karena stabilitas sudah tercapai melalui ketaatan kepada Ibu.
Hasilnya adalah struktur keharmonisan yang tetap terjaga, namun harus dibayar dengan
terpinggirkannya praktik agama Buddha Ayah, sehingga secara efektif melanggengkan
dominasi Islam dalam aspek ritual rumah tangga.

Secara tipikal, praktik berulang anak-anak ini menghasilkan mereka menjadi
"Pewaris Agama Otoritas Dominan,” sebuah konsekuensi alami dari praktik yang secara
berulang mereproduksi struktur keagamaan Ibu. Praktik ini memastikan adanya koherensi
yang stabil antara tuntutan struktural dan agensi, di mana anak menukar potensi ketegangan
keyakinan teologis dengan stabilitas relasional yang mereka prioritaskan. Proses ini adalah
cerminan sempurna dari dualitas struktur: struktur memberi medium (aturan Islam) dan anak
mereproduksi struktur tersebut demi mencapai tujuannya (keharmonisan). Hal ini
menjelaskan mengapa dinamika konflik keyakinan di keluarga tersebut tidak pernah
meledak menjadi perpecahan.

Meskipun terjadi reproduksi dalam bentuk ritual, praktik agensi anak-anak juga
menghasilkan transformasi halus pada dimensi signifikasi (makna) dalam struktur keluarga.
Transformasi mendasar ini terlihat dari pengakuan terbuka anak bahwa yang paling penting
bagi mereka adalah "tetap menjadi orang baik dan menghormati perbedaan keyakinan dalam
keluarga." Melalui interpretasi ini, anak secara efektif mengubah makna agama,
menggesernya dari dogma eksklusif Ibu menjadi sebuah etika toleransi dan kebaikan
universal. Perubahan makna ini menjadi sumbangan kognitif yang penting bagi struktur
keagamaan keluarga.

Redefinisi yang dibawa anak ini secara perlahan menyuntikkan nilai menghargai
(nilai sentral Ayah) ke dalam inti filosofis praktik keagamaan yang berlaku di keluarga.
Meskipun aturan (legitimasi) dan sumber daya (dominasi) di rumah tetap bersifat Islam,
makna (signifikasi) yang dianut keluarga telah bergeser ke arah yang lebih pluralis dan etis
universal. Transformasi ini didorong oleh kemampuan anak untuk terus melakukan
memonitor reflektif terhadap praktik mereka dan menyesuaikannya dengan kebutuhan akan
keamanan ontologis. Ini merupakan bentuk transformasi yang menyesuaikan, di mana anak

tidak menghancurkan struktur yang ada, melainkan memodifikasi esensi interpretatifnya.

522



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Transformasi signifikasi ini memungkinkan Ayah untuk tetap menjadi bagian moral yang

penting, meskipun bukan bagian ritual yang dominan.

Praktik keagamaan anak-anak ini akhirnya membuka ruang bagi legitimasi
menghargai dan toleransi sebagai modalitas yang sah dalam struktur keluarga multiagama.
Anak-anak, melalui praktik "kepatuhan berjarak" yang didorong oleh in order to-motif
menjaga keharmonisan, secara tidak sengaja memproduksi struktur signifikasi baru yang
jauh lebih resilien terhadap potensi konflik. Dengan menjaga keharmonisan yang terprediksi,
praktik mereka memperkuat keamanan ontologis semua anggota keluarga, yang menjadi
motivasi mendasar bagi reproduksi struktur ini. Transformasi makna ini menjadi kontribusi
paling signifikan dari agensi anak terhadap ketahanan keluarga multiagama, menunjukkan
bahwa interaksi dialektis mampu menciptakan stabilitas dalam konteks keberagaman yang
menantang.

PENUTUP
Simpulan

Simpulan penelitian ini menunjukkan bahwa strukturasi praktik keagamaan anak
dalam keluarga multiagama ini bekerja melalui mekanisme dualitas struktur Giddens yang
bersifat asimetris. Struktur keagamaan orang tua dibentuk oleh dominasi Ibu (Islam) yang
mutlak melalui kontrol sumber daya dan legitimasi teologis-pragmatis, diperkuat oleh
penarikan diri strategis Ayah (Buddha) yang memberikan legitimasi relasional dan
menciptakan regionalisasi pada ranah privat, menghasilkan struktur fungsional monoreligius
yang stabil dan menyediakan keamanan ontologis. Anak merespons struktur ini sebagai agen
cerdik dengan merealisasikan praktik dalam bentuk ‘'kepatuhan berjarak’; di tingkat
kesadaran diskursif, mereka menggunakan memonitor reflektif untuk memprioritaskan
keharmonisan relasional, sementara kesadaran praktis melalui rutinisasi ritual secara
otomatis mereproduksi struktur, didukung oleh ketidaksadaran (rasa bersalah/takut
renggang) yang menginternalisasi sanksi demi menjaga stabilitas. Pada akhirnya, praktik
anak secara simultan mereproduksi struktur dominasi ritual lbu (melalui rutinisasi) dan
mentransformasi struktur pada dimensi signifikasi, menggeser makna agama dari dogma
eksklusif menuju etika universal dan toleransi, yang menjadi kontribusi signifikan mereka
dalam menciptakan ketahanan dan kedamaian relasional keluarga.

Saran

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan agar fokus diperluas dari sekadar

identifikasi struktur keagamaan menjadi analisis komparatif mengenai bagaimana

mekanisme rutinisasi praktik keagamaan dan pembentukan keamanan ontologis berbeda

523



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

antara keluarga multiagama dengan pola dominasi yang berbeda (misalnya, dominasi Ayah,

atau pola kompromi egaliter), sehingga dapat dihasilkan generalisasi tipologi yang lebih
kaya. Secara metodologis, penelitian dapat menguji secara kuantitatif sejauh mana tingkat
memonitor reflektif anak berkorelasi dengan ketahanan (resiliensi) keluarga. Secara praktis,
keluarga multiagama didorong untuk membangun komunikasi interpersonal yang efektif,
ditandai dengan kesetaraan, keterbukaan, dan empati , serta menetapkan kesepakatan
bersama yang eksplisit tentang pengasuhan anak , tujuannya adalah untuk mentransformasi

'kepatuhan berjarak’ anak menjadi praktik yang lebih otentik dan reflektif, sekaligus

mencegah dilema rohani dan kebingungan identitas spiritual pada anak.

DAFTAR PUSTAKA

Aslami, A., Djanuardi, D., & Nasution, F. U. (2023). Keabsahan Perkawinan Beda Agama
Ditinjau Dari Undang-Undang Perkawinan dan Hukum Islam. ULIL ALBAB : Jurnal
IImiah Multidisiplin, 2(10), 4572-4583. https://doi.org/10.56799/jim.v2i10.2201

Creswell, J. W. (2014). Research design: pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan mixed.
Yogyakarta : Pustaka Pelajar.

De Bruin, L. (2020). Epoché and Objectivity in Phenomenological Meaning-Making in
Educational Research. In Phenomenological Inquiry in Education (pp. 21-35).
Routledge - Taylor & Francis. https://doi.org/10.4324/9780429285646-2

Gemar, A. (2023). Parental Influence and Intergenerational Transmission of Religious
Belief, Attitudes, and Practices: Recent Evidence from the United States. Religions,
14(11), 1373. https://doi.org/10.3390/rel14111373

Giddens, A. (2010). Teori strukturasi: dasar-dasar pembentukan struktur sosial masyarakat
(Daryanto & S. Z. Qudsy, Eds.; Daryanto, Trans.). Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Husara, R. M. R., Zainal, V. R., & Hakim, A. (2025). Exclusivism Reduces Empathy in
Community Life in Satellite Cities. Dinasti International Journal of Education
Management And Social Science, 6(3), 2329-2337.
https://doi.org/10.38035/dijemss.v6i3.4080

Laili, N., & Kusuma, R. S. (2022). Conflict Management Strategies for Children of Interfaith
Marriages in Religious Decision Making. https://doi.org/10.2991/assehr.k.220501.026

Lao, H. A. E,, Tari, E., & Hale, M. (2021). POLA KOMUNIKASI INTERPERSONAL
BAGI KELUARGA BEDA AGAMA DI KECAMATAN KOTA RAJA, KOTA
KUPANG. Harmoni, 20(1), 129-143. https://doi.org/10.32488/harmoni.v20i1.493

Mahsun, Mahmutarom, Ifada Retno Ekaningrum, Muh Syaifuddin, & Yuldashev Azim
Abdurakhmonovich. (2023). Religious Education of Children in Interfaith Family.

524



JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama

E-ISSN: 2620-8059

Vol.8, No.2, Desember Tahun 2025

Fikroh:  Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 16(2), 124-130.

https://doi.org/10.37812/fikroh.v16i2.990

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook. Journal of Environmental Psychology, 14(4), 336-337.

Nina Adlini, M., Hanifa Dinda, A., Yulinda, S., Chotimah, O., & Julia Merliyana, S. (2022).
METODE PENELITIAN KUALITATIF STUDI PUSTAKA. Edumaspul - Jurnal
Pendidikan, 6(1), 974-980. https://doi.org/doi.org/10.33487/edumaspul.v6il.3394

Schutz, A. (1970). On Phenomenology and Social Relations. Chicago: The University of

Chicago Press .

Setiyanto, D. A. (2022). Resilience of Families of Different Religions in Indonesia between
Social and Religious Problems. AL-HUKAMA’, 12(2), 47-73.
https://doi.org/10.15642/alhukama.2022.12.2.47-73

Tabaleku, R. E., & Haelitik, A. (2023). METODE PENDIDIKAN ORANG TUA BEDA
AGAMA TERHADAP PERTUMBUHAN IMAN DAN IMPLIKASINYA PADA
PENDIDIKAN ANAK. Inculco Journal of Christian Education, 3(1), 81-97.
https://doi.org/10.59404/ijce.v3i1.143

Wardhana, A. (2023). Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data. In S. Bahri (Ed.),
METODOLOGI PENELITIAN KUANTITATIF & KUALITATIF (pp. 172-189). CV.
Media Sains Indonesia.
https://www.researchgate.net/publication/377777722_Teknik_Pemeriksaan_Keabsaha

n_Data

525



	STRUKTURASI PRAKTIK KEAGAMAAN ANAK DALAM KELUARGA MULTIAGAMA: STUDI FENOMENOLOGI PADA KELUARGA DI KOTA BEKASI
	HASIL DAN PEMBAHASAN

